

# اخلاقیات

(ETHICS)

نویں اور دسویں جماعت کے لیے



پنجاب کریکولم اینڈ شیکسٹ بک بورڈ، لاہور

جملہ حقوق بحق پنجاب کریکولم ایڈیشن یونیورسٹی پک بورڈ، لاہور حفظ ہے۔

منظور کرده: وفاقی وزارت تعلیم (شعبه نصاب سازی) حکومت پاکستان، اسلام آباد۔

موجہ رکار نمبر ۴۰۱ مورخ ۲۰۰۹ء F.6-8/2009

تیار کرده: پنجاہ کریکولم اینڈ ٹیکسٹ کے بورڈ، لاہور

اس کتاب کا کوئی حصہ نقل ہاتر جسے بھل کر ادا کر سکتا اور نہ ہی اسے ثابت پہنچ رکھ سکے۔

خلاصہ جات، نوش بامدادی کتب کی تاریخی میں استعمال کیا جاسکے۔

فہرست مضمایں

فهرست نصاب کلاس و هم

فهرست نصاب کلاس نهم

| صفحہ نمبر | عنوانات                                                                                  | باب نمبر | صفحہ نمبر | عنوانات                                                     | باب نمبر |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------|-------------------------------------------------------------|----------|
| 10        | پہلا باب: مذاہب کا تعارف<br>مذکرات کے میں مذاہب کی رسمائی                                | -1       | 1         | پہلا باب: مذاہب کا تعارف<br>مذاہب کی ذاتی اور ترقیاتی اہمیت | -1       |
| 14        | گناہ و جرم کا تصور                                                                       | -2       | 6         | مذہب، سماج اور اخلاق                                        | -2       |
| 23        | وہ سر ایا ب: عالمی مذاہب<br>مہماں۔ تعارف اور پیشادی تعلیمات<br>تیرہ ایا ب: اخلاق و اقدار | -3       | 18        | وہ سر ایا ب: عالمی مذاہب<br>میمن مت۔ تعارف اور ارتقا        | -3       |
| 33        | عبادت کے انسانی زندگی پر اثرات                                                           | -4       | 30        | خدائی حکمت                                                  | -4       |
| 47        | مذاہب عالمی کی روشنی میں                                                                 | -5       | 33        | عبادت گاؤں اور نگام ہائے عبادت<br>انسانی و دینی پر اثرات    | -5       |
| 51        | عالمی مذاہب میں اخلاقی اقدار                                                             | -6       |           |                                                             |          |
| 55        | انسانی کردار انسانی پر احتساب کے اثرات<br>نمایمی تعلیمات میں پابندی و قوت                | -7       |           |                                                             |          |
|           | پچھا باب: آداب                                                                           | -8       |           |                                                             |          |
| 63-64     | 1- سریلے اسٹیشن 2- بس اسٹیشن<br>65-66                                                    | -9       | 58        | عبادت گاؤں کے آداب                                          | -6       |
|           | 3- ہاؤں<br>4- ہاؤں<br>پانچھاں باب: مشاہیر                                                | -        | 63        | عوامی مقامات کے آداب                                        | -7       |
| 69        | ار سٹو                                                                                   | -10      | 63-65     | 1- دفاتر 2- بینک                                            |          |
| 76        | کاٹ                                                                                      | -11      |           | پانچھاں باب: مشاہیر<br>امام غزالی                           | -8       |
| 84        | سرگی اور بندو                                                                            | -12      | 72        |                                                             |          |
| 80        | فریجک                                                                                    | -13      | 80        | فلورنس ہائیٹ انگل                                           |          |

☆ لشکر خاتم ☆ اصرار علی گل ☆ دین و از کنکره حس استخراج شد عاشر وحدت

رئیس: سید علی احمد طیب رئیس سکیس لاہور  
ناشر: سید علی احمد جی عبداللہ لاہور

## تاریخ اشاعت ایلینشن طباعت تعداد اشاعت قیمت

41.00- 4.000 22 32 .20187.1

## پیش لفظ

ایک زمانہ تھا کہ انسان گاروں میں رہتا تھا۔ پھر آہستہ آہستہ دنیا کی آبادی بڑھی تو انسان اپنی فطرت کے مطابق مل جل کر رہے ہیں۔ اس سے انہیں زندگی زیادہ خوش گوار جھوٹی ہوئی۔ وہ اسے مزید بہتر بنانے کے لیے کوشش کرنے لگے۔ ایسے اصول و ضوابط بنانے کی کوشش کی جانے لگی جن پر عمل کر کے زندگی اور زیادہ نہ سکون ہو جائے لیکن یہ کام اتنا آسان نہ تھا۔ ترقی کی خواہش کی طرح اختلافات بھی انسانی فطرت کا حصہ ہیں۔ انسان سوچ، صلاحیت اور عمل کی قوت کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ اس لیے جب کچھ اصول اور شاپلٹے طے پا جاتے تو کچھ عرصے بعد ان پر اعتراضات شروع ہو جاتے۔ آخرًا سے حلیم کرنا پڑا کہ کامیاب زندگی کے لیے وہی قانون اور شاپلٹے درست ہیں جو کائنات کے بنانے والے نے اپنے نیک ہندوں کے ذریعے انسان کو سمجھا ہے ہیں اور اس خالق والک کو اللہ ہماں، رحیم، واحسیم، ویزادان کہتے ہیں۔ تاریخ کے مطالعے سے پتا چلتا ہے کہ انسانی زندگی کے مختلف ادوار میں انسان صرف اسی ڈور میں پر سکون رہا ہے جب وہ اس برتر ہستی کی ہدایات پر کار بذر ہا ہے۔

مذاہب اخلاقیات کے مانذہ بھی ہیں اور انہیں پروان بھی چڑھاتے ہیں۔ ہم روزمرہ زندگی میں دیکھتے ہیں کہ دیانت واری، صداقت، ہمدردی، دریادی اور چنہب خدمتِ خلق جیسی اقدار مذاہب ہی کی عطا ہیں۔ اگر چہ مذاہب مختلف ہیں لیکن یہاں اخلاقی اقدار ایک جیسی ہیں۔ عملی زندگی میں آپ نے بہت سے ایسے لوگوں کو دیکھا ہوا ہے جن کا تعلق مختلف مذاہب سے ہوتا ہے لیکن وہ سب بنیادی اخلاقی اقدار پر عمل بیڑا ہوتے ہیں۔ دیانت داری، سچائی، درود اور دوسروں کا جلاسوچنا ان کا وظیرہ ہو تاہے فہرہ کی ہدایات پر صدقی حل سے لیکن درکھنے اور عمل کرنے والے ہمیشہ دوسروں کے ذکرِ تکمیل میں شریک رہتے ہیں اور کسی قدر تی اقت کے موقع پر مذاہب اور ملت کی تفرقی کے بغیر خدمتِ خلق میں پیش چیز ہوتے ہیں۔ وہ کبھی دوسروں کا دار نہیں دکھاتے بلکہ ہمدردی سے پیش آتے ہیں۔ وہ صرف جھوٹ اور غلام سے نفرت کرتے ہیں۔

مذاہب کی عطا کردہ اخلاقی اقدار تینوں کو پروان چڑھاتی اور زندگی کے سلیقے سکھاتی ہیں۔ جب انسان گاروں میں رہتا تھا تو اس کا نظام زندگی اور رہن کرن اور تھا۔ پھر وہ قبیلوں میں بٹ کر رہنے لگا تو اس کی زندگی کا چلن پہلے سے مختلف ہو گیا۔ اس دور میں نسلی تھببات زیادہ اور قوت برداشت کم تھی۔ پھر مذاہب کی اقدار کی روشنی میں زندگی کا نیا سفر شروع ہوا تو ہمدردی، انسان دوستی، نیک گمان، برداشت اور رواداری سے جنم لیا۔ مختلف ادوار میں کئی ایک مذاہب پھٹلے پھٹے لگران مختلف مذاہب کے ماننے والوں کے درمیان ہم آہنگی پیدا ہوئی اور انسان یہ اُن بھائے باہمی کے جذبے سے سرشار زندگی پس رکھتا رہا۔

پاکستان مسلم اکثریت کا ملک ہے لیکن اس میں سیکھی، ہندو، سکھ، بہادری، پارسی اور دیگر غیر مسلم اقلیتیں بھی موجود ہیں۔ یہاں ہندووں اور سکھوں کے مقدس مقامات بھی موجود ہیں اور ہر سال ہزاروں زائرین یہاں ملک سے ان مقدس مقامات کی زیارت کے لیے آتے ہیں۔ یہاں تمام مذاہب کے لوگوں میں باہمی اتحاد اور یگانگت پائی جاتی ہے اور کسی بھی ملک کی ترقی اور خوش حالی میں یہ اتحاد

رواداری اور یکاگفت بینادی کردار ادا کرتے ہیں۔

اسلامی جمہوریہ پاکستان کے ۱۹۷۳ء کے آئین میں اقلیتوں کے حقوق کا تین کردیا گیا ہے اور ان کو مذہبی آزادی اور بینادی حقوق کی حفاظت دی گئی ہے۔ دراصل ہالی پاکستان قائد اعظم محمد علی جناح کو پوری طرح احساس تھا کہ ہر انسان کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنے مذہبی فرائض آزادی سے ادا کر سکے۔ چنانچہ انہوں نے تشكیل پاکستان کے دوران خصوصاً جولائی اور اگست ۱۹۷۲ء میں اپنی تقاریر میں پار بار اس بات کا ذکر کیا کہ پاکستان میں اقلیتوں کو پوری مذہبی آزادی حاصل ہو گی اور ان کے مذاہب، عقائد، جان و مال اور ثقافت کا تحفظ کیا جائے گا۔ حقیقت یہ ہے کہ پاکستان کی بقا، ترقی اور خوش حالی کے لیے ضروری ہے کہ تمام مذاہب کے ماننے والوں میں ہم آہنگی ہو وہ رواداری سے کام لیں اور ان کے آپس کے تعلقات خوش گوار رہیں۔

اخلاقیات کی اس دری کتاب میں نہایت مفید اور معلومات افزامود شامل کیا گیا ہے۔ مذہب کی نظریاتی اہمیت، اخلاقی اقدار، بحرانوں میں اور جرائم کی روک تھام میں مذہب کا کردار، عالمی مذاہب کی عطا کردہ اخلاقی اقدار سے انسانی کردار کی تشكیل، عبادت گاہیں، عبادت کے طریقے اور انسانی روایوں پر عبادت کے اثرات، ارٹو، امام غزالی، عمان ولیں کائن، فلورنس ہائیٹ ایکلیل اور سری ارنندو جیسے مشاہیر کے افکار و کردار کو شامل نصاب کیا گیا ہے اسی طرح عالمی مذاہب میں سے جن مدت اور مہا ویر کی تعلیمات بھی شامل نصاب ہیں یہ معلومات طلبہ کے لیے مفید ثابت ہوں گی۔

اخلاقیات پڑھانے کے جو مقاصد میں کے ہیں زیر نظر دری کتاب میں شامل مواد انہیں پورا کرتا ہے۔ توقع کی جاتی ہے کہ یہ نصاب پڑھ کر طلبہ معاشرے میں مفید اور ثابت کردار ادا کر سکیں گے۔ وہ مذاہب کی بینادی تعلیمات، اخلاقی اقدار اور سماجی زندگی کی قدر و قیمت جان کر اور مشاہیر کی زندگی کے عمیل نمونوں سے استفادہ کرتے ہوئے خود کو بدیں گے اس طرح یہ کتاب طلبہ میں بلند اخلاقی، رواداری، دوسروں کا احترام کرنے اور وسیع النظر فی جسمی صفات پیدا کرنے میں معادن ثابت ہوں گی۔

ہم نے مقاصدِ تعلیم، اخلاقی تعلیمات کے خصوصی مقاصد اور طلبہ کی ذاتی سطح کو پوش نظر رکھتے ہوئے حکومت پاکستان کے عطا کردہ نصاب کے مطابق یہ کتاب ترتیب دی ہے اور مختلف مذاہب سے تعلق رکھنے والے ارکان پر مشتمل تو یہ جائزہ کمیٹی نے نہایت باریک بینی سے اس کا جائزہ لیا ہے اور اسے نصاب کے عین مطابق قرار دیا۔ امید ہے اس اساتذہ اور طلبہ اسے مفید پائیں گے۔ دوسری اشاعت سے پہلے اساتذہ کرام اور اخلاقیات کا مطالعہ کرنے والے افراد کی ثبت تباہی کا خیز مقدم کیا جائے گا۔

محضین

## مذاہب کا تعارف

### مذہب کی ذاتی اور نفیاتی اہمیت

انسان کو زندہ رہنے اور جسمانی تقاضے پورے کرنے کے لیے ہوا، پانی، خوراک اور دیگر جن چیزوں کی ضرورت پڑتی ہے وہ سب اللہ تعالیٰ نے وافر مقدار میں پیدا کی ہیں۔ ان سے نہ صرف انسان بلکہ حیوان بھی بنیادی ضرورتیں پوری کرتے ہیں۔ البتہ انسان کو اشرف الخلوقات بتایا گیا ہے اس لیے جسم کے علاوہ روح کے تقاضے بھی ہیں، جنہیں پورا کرنے کے لیے مذہب انسان کی رہنمائی کرتا ہے۔

مذہب نہ صرف انسان کی فطرت میں داخل ہے بلکہ ہر دور میں انسان کی اہم ضرورت رہا ہے۔ خداۓ برتر نے انسان کو پیدا کیا۔ اسے اشرف الخلوقات بتایا۔ اس کی رہنمائی کے لیے مذہبی رہنمائیجی، کتابیں اور صحیحے ائمہ اور زندگی پر کرنے کے طور طریقے بتائے۔ جس طرح کسی میشین کا خالق، میشین کے استعمال کے لیے پدیاتی تیار کرتا ہے، اسی طرح خداۓ برتر نے انسان کو زندگی پر کرنا سکھایا۔ مذاہب کو مانتے والے مانتے ہیں کہ خداۓ برتر نے انسان کو ایسا نظام دیا ہے جو پوری انسانی زندگی کا احاطہ کرتا ہے۔

مذاہب بہت سے ہیں۔ اگرچہ الہامی اور غیر الہامی مذاہب تاریخ کے مختلف ادوار میں وجود میں آئے لیکن ان تمام مذاہب میں ایک بات مشترک ہے اور وہ ہے اخلاقی تعلیمات۔ اللہ تعالیٰ نے انسان میں ایک اخلاقی جس (Moral Sense) پیدا کر دی ہے جو اسے نیک اور بد کی تیزی سکھاتی ہے۔ یہ زندگی کے تمام شعبوں میں رہنمائی کرتی ہے۔ اس طرح یہ معیشت، سیاست اور معاشرت کی بنیاد بھی ہے۔ اسی اخلاق کے سورنے سے تمام مسائل حل ہوتے اور اس کے باگاڑے معاشرے بگلتے ہیں۔ اسی لیے مذہبی کتب کا بیشتر حصہ عقائد اور اخلاقی تعلیمات پر مشتمل ہوتا ہے بلکہ غیر الہامی مذاہب تو سراسرا اخلاقی تعلیمات ہی پر مشتمل ہوتے ہیں۔

مذہب اخلاقی تعلیمات کے ذریعے سے ہر شخص کی سیرت اور کردار میں تبدیلی لاتے ہیں۔ جب بہت سے افراد میں یہ تبدیلی آجائے تو معاشرہ بدل جاتا ہے۔ مذہبی تعلیمات میں خداخونی، دیانت داری، انسانی ہمدردی، رفاقت و عامہ، درود اور حقوق و فرائض کا شعور شامل ہوتا ہے۔ مذاہب اچھی تعلیمات کے ساتھ ساتھ برے کاموں سے نیچنے کی تلقین بھی کرتے ہیں۔ ان امور میں انسان دشمنی، بد دیانتی، دھوکہ دہی، چوری، جھوٹ بولنا اور نہ کرنا تو غیرہ شامل ہیں۔ گویا اخلاقی قوانین اور اصول و ضوابط ان احکام پر

مشتعل ہوتے ہیں جو نئی نوع انسان کے لیے مفید ہیں اور مذاہب ان کاموں سے اجتناب کرنے کا حکم دیتے ہیں جن سے فرد کی ذات یاد و سروں کو نقصان پہنچتا ہے۔ ان تعلیمات کے نتیجے میں آج بھی قدرتی آفات مثلاً زلزلے، طوفان، جگ یاد و ہشت گردی وغیرہ کی حالات میں بے شمار نہیں اور فناہی تجسس میں خدمت کے جذبے سے سرشار ہو کر سرگرم ہو جاتی ہیں۔

مذاہب عقائد کے ذریعے انسان کے دل و دماغ پر اثر کرتے اور اسے اندر سے بدل دیتے ہیں۔ اس کے نتیجے میں انسان بُرے کاموں سے رک جاتا ہے اور دوسروں کی بھائیتی کے کاموں میں حصہ لیتا ہے۔ جس میں کسی قسم کا لالج اور شہرت کا حصول شامل نہیں ہوتا۔ مذاہب میں ہن لاقومیت کا پہلو نمایاں ہوتا ہے۔ نہیں تو انہیں اور اخلاقیات پر مشرق و مغرب میں عمل اور ان کا احترام بھی کیا جاتا ہے۔ نہیں اصول و ضوابط ہمہ گیر ہوتے ہیں، چنانچہ دنیا بھر کے قانون ساز ادارے جو قوانین بناتے ہیں ان میں سے پیشتر قوانین نہیں تعلیمات کی روشنی میں بناتے ہیں۔ نہب کی اس عالمگیریت کی وجہ سے اس کے اثرات ہر دوسریں اور ہر جگہ موجود رہے ہیں۔

انسان اور نہب کا جنم جنم کا رشتہ ہے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ پتھر کے زمانے میں بھی انسان کا کوئی نہ کوئی نہب ہوتا تھا۔ اگرچہ علم نفسیات کا شمار قدرے جدید علوم میں ہوتا ہے لیکن نہب اور نفسیات کا ہمیشہ آپس میں گہرا تعلق رہا ہے۔ آج سے تقریباً اڑھائی ہزار سال پہلے یونان میں علم النفس کی ابتداء ہوئی، تو اسے روح کا علم (knowledge of soul) کہا گیا۔ بعد میں نفسیات کوڈہن، شعور والا شعور اور آخر میں کروار کا مطالعہ قرار دیا گیا ہے۔ گویا نفسیات ایسا علم ہے، جس میں ذہن اور کروار کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ نہب بھی انسانی ذہن کو متاثر کرتا ہے اور انسانی کروار کی نشوونما میں معاونت کرتا ہے۔ اس لیے ان دونوں کا آپس میں گہرا تعلق ہے۔ درسے لفظوں میں نہب اس بات پر زور دھاتا ہے کہ افراد کے کروار میں تبدیلی لا کر انہیں انسانیت کی تعمیر کے لیے مفید بنایا جائے۔ نفسیات کیسے ہوتا ہے؟ اور کیوں ہوتا ہے؟ کی تعریج کرتی ہے جبکہ نہب افراد کی کروار سازی کر کے انہیں معاشرے میں مفید بناتا ہے۔

ہندو مت، زرتشت، یہودیت، مسیحیت، اسلام، سکھ نہب اور کئی دیگر مذاہب میں خدا کے وجود اور اس کے خالق کائنات ہونے کا تصور موجود ہے۔ ان تمام مذاہب میں زندگی، موت کے بعد کی زندگی اور آخرت میں جواب دینی کا تصور بھی موجود ہے۔ یہ عقیدے انسان کے اعمال کا راستہ بتاتے ہیں۔ نہب کی رو سے خداۓ بزرگ و برتر نے انسان کو زندگی گزارنے کے احکام دیے ہیں۔ جبکہ نفسیات بتاتی ہے، کہ انسان کے اندر ایک قوت موجود ہے، جو اسے لذت حاصل کرنے اور اپنی خواہشات پورا کرنے پر زور دھتی ہے۔ اس کے برعکس خداۓ برتر نے انسان کے اندر ایک کل ہنادی ہے جو اسے برے کاموں سے روکتی اور اچھے کاموں پر اکسلی ہے۔ اسے اخلاقی حس یا خیر کہتے ہیں۔ چنانچہ نہب نے انسانی فلسفے کے تین اعمال ظاہر کیے ہیں کہ وہ اچھے برے امور میں تیز کرتی ہے، اچھے کاموں کو بجالاتی ہے اور برے کاموں سے گریز کرتی ہے، نفسیات انسانی جگتوں، کروار، شخصیت کی تعمیر اور شعور والا شعور کے مباحث میں ان امور کو اہمیت دیتی ہے۔ اس طرح بعض اوقات نفسیات نہب کی تصدیق اور تعریج کرتی ہے۔

مذہب علم کے ذریعہ تاتا ہے، جبکہ نفیات یہ سکھاتی ہے کہ علم کیسے حاصل کیا جائے مثلاً چھپلیوں کا تیرنا، بچے کا پیدا ہوتے ہی دودھ پینا، یا کا گھوسلہ بنانا (یہ گھوسلہ بناؤت، بھیک اور فن کا شاہکار ہوتا ہے) اور شہد کی کمی کا چھتا بنانا وغیرہ ایسے فنون ہیں، جن کی کوئی تربیت نہیں دی جاتی۔ علم جانداروں کو الہام کے ذریعے سے دیا گیا، جب کہ نفیات سے چلت کہتی ہے۔

نفیات ایک سماجی سائنس ہے اور مذہب کا موضوع معاشرہ اور فردوں کو ہوتے ہیں۔ مذہب یہ کہتا ہے کہ انسان جو اچھا یا برا کام کرتا ہے اللہ نے اس کا ریکارڈ محفوظ کرنے کا بندوبست کر رکھا ہے اور رو زی محشر وہ اپنے اعمال سے انکار نہیں کر سکے گا۔ ماہرین نفیات مثلاً سکنڈ فرائیڈ، ٹروگ اور ایڈارے انسان کے لاشمور کا جائزہ پیش کرتے ہوئے بتایا ہے، کہ انسان کی زندگی میں پیش آنے والے واقعات تجسس اشمور میں جوں کے توں محفوظ رہتے ہیں اور وقت ان پر کوئی منفی اثر نہیں ڈالتا۔

مذہب اخلاقی تعلیمات کے ذریعے برائی سے بچنے اور خواہشات پر قابو پانے پر زور دیتا ہے اور ان میلانات کی بیخ گئی کرتا ہے، جو دوسروں کے لیے نقصان دہ یا تکلیف دہ ہوتے ہیں۔ مذہب جذبات میں میانہ روی پیدا کرنا چاہتا ہے، کیوں کہ جذبات کی شدت اور خواہشات کی کثرت سے کئی معاشرتی مسائل پیدا ہوتے ہیں اور بعض اوقات انسان خود بھی اپنی اپنی کار ہو جاتا ہے۔ صرف یہی نہیں مذہب جرام پر سزا بھی دے کر نفسی گمراہیوں کی اصلاح کر دیتا ہے اور اس طرح یہ قانون کی قوت حاصل کر لیتا ہے، اور خوف سے اُن کا ضامن بن جاتا ہے۔

مذہب جن اعمال اور افعال کو گناہ قرار دیتا ہے، ان سے فردا اور معاشرہ دونوں بچے رہیں، تو معاشرت میں جرام کم ہو جاتے ہیں۔ مذہب کا انداز نہایت حکیمانہ ہوتا ہے۔ نفیات بھی انسان پر فکر و کردار کی کمزوری واضح کرتی رہتی ہے تاکہ معاشرے سے اسے دور کیا جاسکے۔ جبکہ مذہب ان معاشرتی بیماریوں سے شفادینے والا اعلان جھوپڑ کرتا ہے۔

مذہب انسان کا بہت بڑا نفیاتی سہارا ہے۔ جب ایک فرد مشکلات میں گھر جاتا ہے، اس کا مال و متع قدرتی آفات میں تباہ ہو جاتا ہے، اسے بیماریاں آگھری ہیں، یا اس کی فصلیں اجز جاتی ہیں تو اس کے عقائد سے احساس محرومی سے بچا لیتے ہیں۔ مذہبی احکام کا پابند فردو خدامے بزرگ و برتر پر توکل کرتا ہے۔ اس کا ایمان ہے کہ وہ جو کچھ اس کے پاس ہے، وہ خدامے بزرگ و برتر ہی کی عنایت ہے، اور یہ کہ وہی رزاق ہے، تو ایسے میں اس کے دکھ دوڑ ہو جاتے ہیں اور وہی سکون رہتا ہے اور بہت اور حوصلے سے ذکھوں کا مقابلہ کرتا ہے۔ صحائی، انصاف، ایقاۓ عہد اور دیانت واری بھی مذہبی تعلیمات پر عمل کرنے سے انسان بہت ہی برا بیوی سے نکلا جاتا ہے۔ اسی لیے کہا جاتا ہے کہ مذہب اونفیاتی علاقہ ہے۔

مذہب انسان کوئی حرم کی نفیاتی بیماریوں سے بچاتا ہے۔ حسد، کینت، غیبت، بد گوئی اور انتقامی جذبے جیسی متنی سوچ سے انسان کے اندر کی کیفیت بدل جاتی ہے اور بدن کے اندر اسکی رطوبتیں پیدا ہوتی ہیں جو اندر وہی نظاموں کے لیے تباہ کن ہوتی ہیں۔ مذہب ان قباحتوں سے بچنے کی نصrf تاکید کرتا ہے، بلکہ اُسیں گناہ قرار دیتا ہے۔ اس کا منید پہلو یہ ہے کہ انسان نہ صرف وہی خلش اور متنی سوچ سے نکلا جاتا ہے، بلکہ وہ صحت مند سوچ بھی اپنالیتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی مذہب متنی سوچ کو روکتا ہے، بلکہ مایوی

اور نا امیدی کو بھی براہی قرار دیتا ہے اور دوسروں کا بھلا اور بد کرنے کی تلقین کرتا ہے اور اعتدال کی راہ پر چلنے کا حکم دیتا ہے۔ اس سے انسان کی شخصیت کے تغیری عناصر تو انہا ہوتے ہیں اور مختلف قسم کے نفسیاتی روگ ختم ہو جاتے ہیں۔

سانسی ترقی کے اس دور میں جہاں کینسر، شوگر اور بلڈ پریشر بیسی یا ہاریاں عام ہیں اور شراب نوشی اور دیگر نش آوار اشیاء کا استعمال زیادہ ہو گیا ہے۔ ان سے نجات میں مذہب کلیدی کردار ادا کرتا ہے۔ مذہب جس طرح جنہیں بے راہ روی گی روک تھام کرتا ہے اور زندگی میں میانہ روی اور توازن پر زور دیتا ہے اس سے جسمانی، ذہنی، جذباتی اور معاشرتی ٹشوونما بہتر ہو جاتی ہے اور ذہن پاک و صاف رہتے ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1. مذاہب کی ذاتی اہمیت پر نوٹ لکھیں۔

- 2. مذہب اور نفسیات کا تعلق کیا ہے؟ دو مثالوں سے واضح کریں۔

- 3. ”مذہب انسان کا نفسیاتی سہارا ہے اور یہ کئی یہاریوں سے بجا تا ہے۔“ بحث کیجیے۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1. انسان کی فطرت مادی و سماں کے علاوہ اور کسی چیز کا تقاضا کرتی ہے؟

- 2. الہامی مذاہب میں کون سا عقیدہ انسان کو راہ راست پر رکھتا ہے؟

- 3. مذہبی تعلیمات میں کس تطییم پر سب سے زیادہ زور دیا جاتا ہے؟

- 4. تحقیق اسلام میں کس قسم کے واقعات جمع ہوتے ہیں؟

- 5. مذہب اور نفسیات کا مشترک موضوع کیا ہے؟

- 6. مذہب کس قسم کی یہاریوں کا علاج کرتا ہے؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

- 1. مذہب ..... تقاضے پورے کرتا ہے۔

(ا) جسمانی (ب) نفسیاتی (ج) روحانی (د) جسمانی اور روحانی

- 2. تمام مذاہب کی ..... تعلیمات مشترک ہیں۔

(ا) معاشری (ب) اخلاقی (ج) معاشرتی (د) مذہبی

- 3. مذہب انسان میں اخلاقی تعلیمات کے ذریعے ..... پیدا کرتا ہے۔

(ا) غذاخونی (ب) دیانتداری (ج) خدمت کا جذبہ (د) الف اور ج

4- تمام مذاہب میں ..... کا تصور موجود ہے۔

(ا) آخرت میں جوابدی (ب) موت کے بعد زندگی (ج) خدائے برتر (د) بدائعالی کی سزا

5- مذہب انسان کا بہت بڑا ..... سہارا ہے۔

(ا) نفیاتی (ب) اخلاقی (ج) جذباتی (د) ہنی

(و) خالی جگہ پر کریں۔

6- مذہب انسان کی ..... میں داخل ہے۔

7- تین بڑے مذاہب میں یہودیت، عیسائیت اور ..... شامل ہیں۔

8- مذاہب اخلاقی تعلیمات کے ذریعے انسان کے ..... میں تہذیبی کے خواہاں ہوتے ہیں۔

9- مذہب اس لیے موثر ہے کہ انسان کو ..... سے بدلا ہے۔

10- مذہب انسان کو مختلف قسم کی نفیاتی ..... سے بچاتا ہے۔

11- مذاہب زندگی میں ..... اور توازن پیدا کرتے ہیں۔

(ہ) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

1- اخلاقی تعلیمات کے اہم نکات نوٹ کریں اور چارٹ ہنا کر کرہ جماعت میں آؤزیں کریں۔

2- اپنے استاد سے پوچھ کر عالمی مذاہب پر کھنچی گئی کسی کتاب کا مطالعہ کریں اور اہم ہاتھیں دوسرا سے طلبہ کو بتائیں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- طلبہ کو مضمون علم نفیات کے بارے میں مختصر آہتا ہیں۔

2- طلبہ کو مذہب اور نفیات کے موضوعات پر کتب نوٹ کرائیں۔



## مذہب، سماج اور اخلاق

جس طرح ایک فرد کو جسمانی نشوونما پانے اور زندہ رہنے کے لیے تازہ ہوا، خوراک اور پانی کی ضرورت ہوتی ہے، اسی طرح کسی معاشرے کو صحت بخش بنیادوں پر استوار کرنے کے لیے اخلاقیات کی ضرورت ہوتی ہے۔ اخلاق انسانیت کا وہ بنیادی جو ہر ہے، جس کے بغیر کسی معاشرے کا زیادہ عرصے تک قائم رہنا مشکل ہوتا ہے۔ اسی لیے مذاہب جن کا بنیادی کام نئی نوئی انسان کی رہنمائی ہے، ان کی تعلیمات کا بڑا حصہ اخلاقیات پر مبنی ہوتا ہے۔

فرد کی شخصیت اگرچہ مذہب اور عمرانیات کا موضوع ہے لیکن معاشرے کی اجتماعی تغیر اور استحکام کو ہر دور میں زیادہ اہمیت حاصل رہی ہے۔ اس طور اور اثاثاً طنز نے اپنی تعلیمات میں فرد کی بجائے اجتماعیت کی بات کی۔ ان کے خیال میں اخلاقیات کا مقصد بھی ایسا نظام بنانا تھا، جس میں خوامر اپنے اخلاق کی تغیر کر سکیں۔ معاشرے کو فرد پر اس لحاظ سے فوقیت حاصل ہے، کہ معاشرہ افراد کی تربیت کرتا ہے۔ ایک انسان کا ضمیر، سمجھ اور غلط کا فیصلہ کرتا ہے اور یہ اجتماعی ضمیر کی آواز پر کان و ہر ترا اور اس سے متاثر ہوتا ہے۔ اگر معاشرے کی اخلاقی اقدار پختہ ہیں، تو افراد پر اچھے اثرات مرتب ہوں گے اور اگر چاروں طرف جرام کی دنیا آپا دھون تو انسانی ضمیر خلش محسوس نہیں کرتا اور نہ وہ اپنے اخلاقی اصول پر قائم رہ سکتا ہے۔

سماج کو مضبوط اخلاقی بنیادوں پر اٹھانے اور قائم رکھنے کی ضرورت ابتدائی معاشرہ قائم ہوتے ہی محسوس کی جانے لگی تھی۔ لیکن سوال پیدا ہوا، کہ کوئی ایک فرد یا چند افراد ایسے قوانین بنادیں تو کیا انھیں قبول کر لیا جائے گا؟ یہ انسانی فطرت ہے کہ جس قانون کو اس کا دل و دماغ نہ مانے وہ اس پر عمل نہیں کرتا۔ اس لیے انسانوں کے ہتائے ہوئے قوانین کو بار بار توڑا بھی گیا ہے اور تبدیل بھی کیا گیا۔ اب انسان سوچنے پر مجبور ہوا کہ کوئی اسی ہستی ہو جس کے قانون کو سب تسلیم کریں اسی سے بات بنے گی۔ اب مذاہب نے خداۓ برتر کے قوانین بتائے۔ الہامی مذاہب نے بتایا کہ انسان کی زندگی کا دستور اعتمل کیا ہے؟ خدا تعالیٰ نے اپنے نیک ہندوؤں کے ذریعے زندگی بس رکنے کے عملی طریقے بھی بتائے۔ کتابیں نازل کیں۔ تاریخ گواہ ہے کہ مختلف اوقات میں الہامی مذاہب کے علاوہ بھی مذاہب پیدا ہوئے، پھلے پھولے اور ان کے بانیوں نے اخلاق کی تعلیم دی۔ سماج کے بھاڑکو درود کرنے اور بد نظری سے چھانے کے لیے مختلف اقوام کے قانون ساز اداروں نے قانون سازی بھی کی ہے۔ ان تمام اقدامات کا جائزہ لیا جائے، تو مذہب کی تعلیمات زیادہ موثر نظر آتی ہیں۔

مذاہب کی تعلیمات چونکہ انسانی فطرت کے قریب ہوتی ہیں اس لیے ایک فرد مذہب کی اخلاقی تعلیمات کو بآسانی قبول کرتا اور اپنی خواہشات کو بخوبی معاشرے کی خواہشات کے لیے قربان کر دیتا ہے۔ مذاہب کی تعلیمات عموماً پوری انسانیت کے لیے ہوتی ہیں۔ جب کہ ایک انسان یا ادارے کے ہتائے ہوئے قوانین کا دائرہ محدود ہوتا ہے۔

نظام اخلاق کی قوم کی رسوم، عادات اور عقائد پر مشتمل ہوتے ہیں۔ اس نظام کو بنانے میں مذہب سب سے اہم کردار ادا

کرتا ہے، کیوں کہ رسم اور عادات عقائد سے پیدا ہوتی ہیں۔ اس کے علاوہ آب و ہوا، محل و قوع اور ایک قوم کے دوسری اقوام کے ساتھ تعلقات بھی اخلاق پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ اخلاقیات کی تعلیم میں فرد کو بھی اہمیت حاصل ہے، کیونکہ اخلاقی تعلیمات اس کے کروار اور سیرت ہی کے لیے ہوتی ہیں۔ معاشرہ اس لیے اہم ہے، کہ انتہائی تہذیبوں کو جگہ دیتا اور پاسدار بنتا ہے۔ مذاہب کی اخلاقی تعلیمات اس لیے موثر ہوتی ہیں، کہ ان کا پیغام پوری انسانیت کے لیے ہوتا ہے اور یہ فوری تاثر کی طالب نہیں ہوتی، بلکہ ان کی نظر دورس تھانگ پر ہوتی ہے۔

مذاہب، ہمیشہ سے اخلاقی اقدار کے علم بردار ہے ہیں۔ اخلاق میں رحم و لی، ایثار، اخوت، احسان اور جرأت مندی کے علاوہ، بہت سی دیگر خوبیاں اسکی ہیں جو اکثر مذاہب میں مشترک ہیں۔ اسی طرح مذاہب نے جھوٹ، فریب، بکر، بد دیانتی، قتل و غارت، ظلم اور نشر کرنے سے منع کیا ہے، حتیٰ کہ اسلام میں انسان کی عورت نفس کا اتنا خیال رکھا گیا ہے کہ غبہت کو گناہ اور الزم دینے کو قانونی جرم قرار دیا ہے۔ مذاہب مختلف زمانوں میں ہونے والی تہذیبوں کے مطابق انسانی اخلاق کو بہتر بنانے کے لیے راہنمائی فراہم کرتے ہیں۔ اس لیے میں مذاہب کی حقیقی تعلیمات پر عمل پیرارہنے کے لیے مذہبی تعلیمات حاصل کرنی چاہیں۔ تمام مذاہب نے انسانی جان اور عزت و آبرو کی حرمت کو بہت اہمیت دی ہے اور قلم کی بنیاد پر کسی بھی شخص کے جان و مال اور عزت و آبرو کو نقصان پہنچانا منوع قرار دیا ہے۔

مذاہب اخلاقیات کے مأخذ ہیں۔ اس لیے ایک شخص کے انفرادی اخلاق کی بات ہو یا کسی قوم کے اجتماعی اخلاق کا ذکر، ہم دیکھتے ہیں کہ ان میں سے اکثر اخلاقیات مذاہب سے اخذ کی گئی ہوتی ہیں اور شرق و مغرب میں انہیں تسلیم کیا جاتا ہے۔ انسانی جان، مال اور عزت کا احترام، انفرادی اور اجتماعی آزادی، حق ملکیت اور تعلیم حاصل کرنے کے حق کو ہر مذاہب اور قوم بنیادی انسانی حقوق کے طور پر تسلیم کرتی ہے۔ اگر کوئی معاشرہ ان حقوق کا احترام نہ کرے تو دنیا اسے اخلاق سے عاری بھیتی ہے اور وہ جلدی زوال کا شکار ہو کر مٹ جاتا ہے۔

محاسن اخلاق میں عدل و انصاف، شجاعت، عفت اور حکمت کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ کچھ شخصی اخلاقیات مثلاً دیانت داری، سچائی، صبر اور ایثار جہاں فرد کی قائدانہ صلاحیتوں کو پروان چڑھاتی ہیں وہاں ان سے معاشرہ بھی مضبوط ہوتا ہے۔ دوسری طرف انتقام، ظلم، حرص و ہوس، حق تلفی اور بد دیانتی کو معاشرہ اور مذہب دنوں ناپسند کرتے ہیں۔

یہ ایک تسلیم شدہ حقیقت ہے کہ انسانی کردار ہی سے محیثت ترقی کرتی ہے۔ دیانت داری، حسن اخلاق، مناسب دام اور دوسروں کے حقوق کا احساس معاشری ترقی کا باعث بنتے ہیں۔ انسانی تہذیب معاشروں کی اخلاقی قوت سے تقویت پاتی ہے اور پروان چڑھتی ہے۔ اخلاقی جواز کے بغیر انہیا گیا کوئی قدم کسی بھی قوم اور معاشرے میں پذیرائی حاصل نہیں کر پاتا۔

دنیا کی بہت سی قومیں معاشرے اور افراد ظلم اور دوسروں کی حق تلفی سے محض اس لیے رکے رہتے ہیں کیونکہ وہ اسے مذہبی تعلیمات کے منافی سمجھتے ہیں اور موت کے بعد کی زندگی میں جواب دہی کا احساس اُنہیں جرام سے باز رکھتا ہے یا معاشرتی اخلاقی

دیا و انصیح ایسا کرنے سے منع کرتا ہے۔ گویا جہاں مذہب اور اخلاق کا تعلق نہیں گھرا ہے، وہاں دونوں کے مقاصد میں بھی یکسا نیت پائی جاتی ہے۔ دین رو حانیت کا علم بردار ہوتا ہے اور جو معاشرے صرف عقل کی بنیادوں پر استوار ہوتے ہیں۔ ان میں بھی رو حانیت کی اخلاقی اقدار موجود ہوتی ہیں گویا دین اور داش میں تصادم نہیں، بلکہ ان کے مابین بڑی قربت ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

1۔ اخلاق اور معاشرہ پر فوٹ لکھیں۔

2۔ ”مذہب کی اخلاقی اہمیت کیا ہے“ بحث کریں۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ کسی معاشرے کی بنا کے لیے کون کون سے عوامل ضروری ہیں؟

2۔ اخلاقیات کے باب میں فرد اور معاشرے میں سے کس کو زیادہ اہمیت حاصل ہے؟

3۔ انسانی خیر کس سے زیادہ متاثر ہوتا ہے؟

4۔ اخلاق کی دو امتیازی خوبیاں کیا ہیں؟

5۔ اخلاق کے بڑے بڑے مآخذ کون کون سے ہیں؟

6۔ چار محاسن اخلاق اور چار معاشرہ اخلاق کے نام لکھیں۔

(ج) درست جواب کی شاندی کیجیے۔

1۔ معاشرے کو سخت بخشن بنیادیں فراہم کرنے کے لیے ..... کی ضرورت ہوتی ہے۔

(ا) معاشری اتحاد (ب) سیاسی اتحاد (ج) اخلاقی نظام (د) ملکیم مخصوصہ بندی

صحیح اور غلط کا فیصلہ ..... کرتا ہے۔

(ا) فرد (ب) معاشرہ (ج) ضمیر (د) دماغ

3۔ انسانی فطرت ہے کہ کسی قانون اور رضابطے کو ..... قبول نہ کریں تو اس پر عمل نہیں ہوتا۔

(ا) افراد (ب) دانشور (ج) حکمران (د) دل و دماغ

4۔ نظام اخلاق کی تغیر میں سب سے اہم کردار ..... کا ہوتا ہے۔

(ا) قانون ساز اداروں (ب) معاشرے (ج) مذہب (د) دل و دماغ

5۔ میشیت کی ترقی کا انحصار ..... پر ہوتا ہے۔

(ا) سرمایکاری (ب) انسانی کردار (ج) محنت (د) ذہانت

(د) سچ جملے کے سامنے ص اور غلط کے سامنے غ لگائیے۔

|   |   |                                                              |
|---|---|--------------------------------------------------------------|
| غ | ص | فروہ کی شخصیت مذہب اور نفیات کا موضوع ہے۔                    |
| ص | غ | مذاہب کی تعلیمات انسانی فطرت کے مطابق ہیں۔                   |
| غ | ص | دین اور دلش باہم متصادم ہیں۔                                 |
| ص | غ | نظام اخلاق کی قوم کی رسم، عادات اور عقائد کا مجموعہ ہوتا ہے۔ |
| غ | ص | انسانی کردار معیشت کی ترقی میں کوئی حصہ نہیں لیتا۔           |

(ه) طلبہ کے لیے مرگ میاں

لاہوری جا کر کہانیوں کی کتابوں سے محاسن اخلاق پر کہانیاں پڑھیں اور فوٹو کاپی کرو اکر فائل تیار کریں۔  
کہانیوں کے تصویری الہم جمع کریں۔ (یہاں کو اور لاپ تھنڈی کتابوں پر)

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

طلبہ کو مختلف کہانیاں (خلا بکھریں اور ہرنی، اور تین زندگی پیا سے سپاکی اور پانی پلانے والا) سنائیں اور انہیں آمادہ کریں  
کہ وہ بھی ایسی صفات اپنے اندر پیدا کریں۔



## مشکلات کے حل میں مذہب کی رہنمائی

بدھت کے باñی گوت بدھ نے ایک جملے میں اپنے مذہب کا فلسفہ بیان کیا ہے یہ کہ ”یہ دنیادھوں کا گھر ہے“۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان تقریباً اڑھائی ہزار سال پہلے بھی دھوں، پریشانیوں اور مصائب میں گمراہ ہوا تھا۔ اُس دور کی نسبت آج زندگی زیادہ آسان ہے لیکن انسان کو سکون اور اطمینان پھر بھی میسر نہیں۔ کتنے ہی ارب پتی افراد ہیں، جو نیند کی گولیاں کھا کر سوتے ہیں۔ غریب ہے تو وہ سو طرح کی مصیبتوں کا شکار ہے۔ جسے ذرا چھپڑیں دھوں اور محرومیوں کی کہانی سنانے لگتا ہے۔ اس کے علاوہ انسان کو بعض اوقات اچانک، غیر متوقع اور ناپسندیدہ صورتِحوال کا بھی سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ایسی بحرانی صورت حال افراد کے ساتھ ساتھ قوموں کو بھی متاثر کرتی ہے۔ ان مشکلات سے نپٹنے کے لیے مذہب اہم کردار ادا کرتا ہے۔

ایک دفعہ ایک معروف دانش ور عرب کے ایک حرمائی خانہ بدھوں کے ساتھ سفر کر رہا تھا کہ اچانک انھیں ایک آندھی نے آگھیرا۔ اس طوفان میں خُن اتفاق سے انسانی جانبیں تو نکلیں گے مگر ان کا مال و اساب، اوث اور پانی کا ذخیرہ بڑی حد تک تباہ ہو گیا۔ نجی جانے والوں کے پاس صرف ان کے کپڑے رہ گئے تھے۔ وہ یقیناً پریشان تو ہوئے ہوں گے لیکن یہ کہہ کر کہ اللہ اور دے گا آگے چل پڑے۔ دانش ور ان کا توکل اور خدا پر پختہ یقین دیکھ کر حیران رہ گیا۔ اس کا کہنا ہے کہ مادہ پرست معاشرے میں اگر ایسا واقعہ پیش آتا تو متأثرین شاید مایوسی کا شکار ہو جاتے۔ یہ ان کی مذہبی تربیت، عقائد اور توکل کا نتیجہ تھا کہ مذہب صرف بحران سے اطمینان کے ساتھ باہر نکل آئے بلکہ اس میں مایوسی کا شکار بھی نہ ہوئے۔

شخصی زندگی کی قسم کے بحرانوں کا شکار ہوتی ہے۔ اچانک وبا پھیلتی ہے اور ایک ایک گھر سے بیک وقت کئی کمی جائزے اٹھتے ہیں۔ سارے گھر میں صرف ایک فرد بیٹھتا ہے۔ اس کی وہنی کیفیات کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا۔ ایک اور آدمی مالی خسارے کا شکار ہو جاتا ہے اور اس کا بال بال قرضے میں بکڑا جاتا ہے۔ اکلوتی اولاد کی موت، مخدوشی، گھر کے کسی بھی فرد کا پاگل پین اور اسی طرح کے کئی بحران ایک فرد کی زندگی کو اچیز ہنادیتے ہیں۔ اسی طرح ایک قوم مالی مشکلات کا شکار ہو کر بحرانوں میں بنتا ہو جاتی ہے۔ دنیا کے مختلف حصوں میں سونا ہی جیسے طوفان جاتی چاہیتے ہیں۔ زلزلے شہروں کے شہرالٹ دیتے ہیں۔ کوئی قوم جنگ اور جاریت کا شکار ہو جاتی ہے اور ہزاروں لوگ جان سے باتھ دھو بیٹھتے ہیں، بہت سے مخدور اور لاکھوں بے گھر ہو جاتے ہیں۔ اس قسم کے تمام نجی اور قومی بحرانوں میں بڑے حصے اور سہارے کی ضرورت ہوتی ہے، اور یہ حوصلہ صرف مذہب عطا کرتا ہے اور وہ ٹوٹے دلوں کا سہارا بنتا ہے۔

مذہب و طرح سے انسانوں کے کام آتا ہے۔ مذاہب کی اخلاقی تعلیمات انسان کو دوسروں کے دکھ درد میں شریک ہونے پر آمادہ کرتی ہیں اور دوسروں کی خدمت کے لیے تحریک پیدا کرتی ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ رحم دلی، ایثار، سقاوت اور ہمدردی جیسی صفات مذہب ہی کی سکھائی ہوئی ہیں۔ اس لیے جنگ، زلزلوں یا کسی اور قدرتی آفت کے آنے پر مذہبی تنظیموں اور ان سے

وایسے افراد خدمتِ خلق کے جذبے سے سرشار ہو کر انسانی خدمت کے لیے نکل کھڑے ہوتے ہیں۔ وہ مریضوں کو دوائیں دیتے ہیں، معدود روں کا علاج کرتے ہیں اور اجزے ہوئے لوگوں کو آباد کرنے میں مدد دیتے ہیں۔ مالی ایجاد بھی کھلے دل سے کرتے ہیں۔ آب رسانی، خواراک مہیا کرنا اور ایسے بہت سے بھلائی کے کام کرتے ہیں۔ یہ سب کچھ مشتری جذبے سے کیا جاتا ہے۔ غیر سرکاری تنظیموں کے لوگ بھی یہ کام کرتے ہیں، لیکن مذہبی لوگ خدمتِ خلق میں پیش پیش اور زیادہ سرگرم ہوتے ہیں۔

مذہب کا دوسرا بڑا کارنامہ یہ ہے، کہ وہ انسان کو نفیاٹی حوصلہ دیتا ہے۔ انسان بستر مرگ پر پڑا ہو۔ تو دعا کر رہا ہوتا ہے کہ اے اللہ! مجھ پر رحم فرماء، میں بہت کمزور انسان ہوں۔ مالی بحران کی صورت میں دوسرا سے اس کی مدد کو آتے ہیں۔ مذاہب میں آمدن کا ایک خاص حصہ غریبوں، بیواؤں، تینیوں، مقروضی اور نادار لوگوں کے لیے وقف ہوتا ہے۔ اعزاز کی صورت میں بھی مذہبی لوگ قدرے پر سکون رہتے ہیں کیونکہ ان کا اعتقاد ہے کہ موت برحق ہے اور خدا کی طرف سے اُلیٰ ہے۔ مریض اس لیے صبر سے بیماری کا سامنا کرتا ہے کہ اسے یقین ہوتا ہے کہ خدا سے محبت اور اس کے احکام کی قیلیں کی جائے تو سب کچھ آسان ہو جاتا ہے، نیز مذہبی حلقوں میں یہ یقین بھی پختہ ہے، کہ بیماری کے ذریعے ان کے گناہ کم ہوتے ہیں۔

مشکلات اور مصائب میں انسان خدا کی طرف زیادہ متوجہ ہوتا ہے۔ عبادت گاہوں میں لوگوں کی تعداد بڑھ جاتی ہے۔ دعا میں کثرت سے مالگی جاتی ہیں۔ ایثار، قربانی اور دوسروں کی مالی مدد کا جذبہ بڑھ جاتا ہے۔ خلک سالی جیسے بحران میں سب انسان آبادیوں سے باہر آ کر گوگڑا کر خدا سے دعا ملتے ہیں۔ یہ دعا میں ایک بڑا نفیاٹی سہارا بھی ہیں۔ لقدر پر ایمان انھیں صبر اور اطمینان کی نعمت بتاتا ہے۔ اسی طرح موت کے برحق ہونے اور اس کے وقت مقررہ کے بارے میں یقین سے انسان جیتے جی مرنے سے بچا رہتا ہے۔

تمام مذاہب میں امید کا درس دیتے ہیں۔ جب آدمی مالیوں ہو جائے تو اسے کئی قسم کی آزمائشوں کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ مثلاً دل کا دورہ، پاگل پن، شریانوں کا پھٹ جانا وغیرہ۔ مذاہب اس بات کی تلقین کرتے ہیں کہ جو مصیبیت بھی آئی ہے، خدا سے دور کر دے گا، کیوں کہ یا ای کی طرف سے ہے اور وہی بہترین فیصلہ کرنے والا ہے۔ اس طرح وہ ان انتہائی مشکل صورت حال میں بھی مطمئن اور پر سکون رہتا ہے۔ جب کہ مذہب سے دور گھنٹ مصیبیت سے نجات پانے سے کے لیے کوئی انتہائی قدم اٹھانے سے بھی گریز نہیں کرتا۔ بعض اوقات خود گشی کر کے جان سے گزر جاتا ہے۔

افراد کی طرح قومیں بھی بڑے بڑے ہوئے۔ بحرانوں کا شکار ہوتی ہیں مثلاً سیاسی بحران، جنگ کا مسلط ہونا، فگری بے راہ روی، چیالت کا دور دورہ وغیرہ۔ ایسے موقع پر مذاہب رہنمائی کرتے ہیں اور صبر و حوصلے سے مشکلات کا سامنا کرنے کا درس دیتے اور حوصلہ عطا کرتے ہیں اور جو قومیں خدا سے مدد طلب کرتی ہیں۔ خدا ان کی مدد کرتا ہے اور وہ مشکلات پر قابو پائتی ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

1۔ مذہب بحرانوں میں ایک فرد کی کیا مدد کرتا ہے؟

2۔ قومی بحرانوں میں مذہب کیسے کام آتا ہے؟

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ کتنم بده کا اس دنیا کے بارے میں کیا نظر یہ تھا؟

2۔ بہت زیادہ دولت کا نے والوں کو نیند کیسے آتی ہے؟

3۔ عرب بدوؤں کو کس خوبی نے، بحران سے نکلنے میں مددوی؟

4۔ شخصی زندگی میں کیسے بحران آتے ہیں؟ صرف نام لکھیں

5۔ چند قومی بحرانوں کی وضاحت کریں۔

(ج) درست جواب کی شاندیہ لکھیں۔

1۔ بدتر حالات میں..... ایک بڑا سہارا بنتا ہے۔

(د) توکل (ا) مذہب (ب) روپیہ پریس (ج) قبیلہ

2۔ مذہب انسان کو..... دیتا ہے۔

(د) تحریک (ا) حوصلہ (ب) نفسیاتی سہارا (ج) اخلاقی جرأت

3۔ تمام مذاہب ..... کا درس دے کر ماہی کے اندر ہیروں سے نکلتے ہیں۔

(د) امید (ا) خودی (ب) خداشناشی (ج) یقین کامل

4۔ مذہب انسانی کردار میں ..... پیدا کرتا ہے۔

(د) تیتوں (ا) حمدی اور ہمدردی (ب) ایثار اور سخاوت (ج) خدمت غلق کا جذبہ

5۔ کسی بھی قومی بحران میں مذہب ..... کا درس دے کر مخلکات سے نکالتا ہے۔

(د) خدمت غلق (ا) صبر و حوصلہ (ب) توکل (ج) خودواری

(د) اخلاق انسانی معاشرے کی سامنے ٹھیک ہے۔

1۔ اخلاق انسانی معاشرے کی سخت بخش تغیر کے لیے ضروری ہیں۔

2۔ اخلاق ہر انسان کا بھی معاملہ ہے۔

3۔ مذاہب اخلاقی اقدار کے علم بردار ہوتے ہیں۔

4- اخلاقی ظلم کی بیح کرنے کرتے ہیں۔

5- شخصی اوصاف کا تعلق معاشرے سے نہیں ہوتا۔

(۶) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

1- ایسی کہانیوں کا انتخاب کریں جن میں کوئی مصیبت کا مارکسی اخلاقی سہارے کی وجہ سے پیش نکلا ہو۔ ایسی چند چیدہ چیدہ کہانیوں کا مجموعہ تیار کریں۔

2- طلبہ گھر میں کسی بزرگ سے ایسی کہانیاں نہیں اور دیگر طلبہ کو بتائیں۔

(۷) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- 2005ء میں کشمیر اور بالا کوٹ میں آنے والے تباہ کن زلزلے سے طلبہ کو آگاہ کریں اور طلبہ کو بتائیں کہ پاکستانی قوم اس بحران سے کیسے نکلی؟ اس میں خدمتی خلق، لوگوں کے حوصلے اور توہن کا ذکر ضرور کریں۔



## گناہ اور جرم کا تصور

گناہ اور جرم کا وجود از ل سے انسان کے ساتھ بڑا ہوا ہے اور وہ تاریخ کے کسی بھی دور میں اس قصور سے پوری طرح چھکا رہیں پاسکا۔ گویا یہ دونوں انسان کی فطرت اور سرشت میں داخل ہیں۔ اس لیے انسان اور جرم و گناہ ساتھ ساتھ پائے جاتے ہیں۔ لوگوں کے ایک ساتھ رہنے سے ایک دوسرے پر انکھار بڑھتا ہے، تو حقوق و فرائض کی ابتداء ہوتی ہے، اور جب حقوق پوری طرح ادا نہ کیے جائیں یا فرائض میں کوتاہی کی جائے تو حق تلفی و جوہ میں آتی ہے اور یہیں سے گناہ اور جرم جنم لیتے ہیں۔

گناہ اور جرم کے حرکات کیا ہیں؟ اور انہیں کم کرنے میں مدد ہب کیا کروار ادا کرتا ہے؟ اس سلسلے میں ماہرین کی آراء مختلف ہیں۔ ایک نقطہ نظر یہ ہے کہ جب انسانی ضروریات بڑھ جائیں، مہنگائی آسان سے باعث کرنے لگے، وسائل کم ہو جائیں اور انسان تھوڑے پر راضی نہ رہے تو انسان اپنی ناجائزیات سے اپنی ضرورتیں پوری کرنے لگتا ہے۔ بھی یوں ہوتا ہے کہ انسان صرف تفریح طبع کے لیے آلات خریدتا ہے، تو وہی تفریح کچھ عرصے بعد ضرورت بن جاتی ہے، جسے وہ چھوڑنیں سکتا۔ تفریح، لذت اور حزے کی طلب بھی جائز حدود سے بڑھ جائے تو انسان تہذیب اور قانون کے دائرے سے نکل کر اسے حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے اور اس طرح وہ گناہ اور جرم کی دنیا میں داخل ہو جاتا ہے۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ وہ اس دلدل میں دھستا ہی چلا جاتا ہے۔

انسانی زندگی میں صحیح اور غلط، جائز اور ناجائز نیز گناہ و ثواب کے تصورات بھی مختلف ہیں۔ ایک معاشرے میں جو کروار اچھا سمجھا جاتا ہے، وہی کروار دوسرے ماحول میں قابل مذمت قرار پاتا ہے۔ بعض رسم و رواج بے شک غلط بھی ہوں، وہ معاشرے میں رواج پا جائیں، تو ایک مرد کے بعد انہیں اپانے میں قباحت محسوس نہیں کی جاتی۔ اس کے باوجود کچھ اخلاقی خوبیاں اور خامیاں ایسی ہیں جن پر بہت سی قومیں اور مختلف معاشروں کا اختلاف ہوتا ہے اور یہی مدد ہب کے مقرر کردہ اصول ہیں۔

تمام مدد ہب میں ایک ایسی برتر ہستی کا تصور پایا جاتا ہے، جونہ صرف انسان اور پوری کائنات کی خالق بھی ہے اور اسے چلا بھی دی ہے الہامی مدد اہب کی یہ تدریست کہ انسان اپنے خالق کی بدایت کے مطابق زندگی بس رکھے اسی طرح مدد ہب زندگی گزارنے کا لائچہ عمل دیتا ہے اور اصول و ضوابط بھی۔ جنہیں کروڑوں انسان آج بھی تسلیم کرتے ہیں اور کروڑوں ان پر عمل بھی کرتے ہیں۔ بہت سے ممالک ان مدد ہبی ہدایات کے مطابق قانون سازی بھی کرتے ہیں۔ مدد ہب کچھ کام کرنے کے احکام دیتا ہے اور کچھ کاموں پر پابندیاں عائد کرتا ہے۔ ان قوانین یا اصول و ضوابط کی خلاف ورزی گناہ ہوتی ہے۔

سامی تحقیق کے لیے انسان تہذیبی دائرہ میں رہ کر جو قانون سازی کرتا ہے۔ ان قوانین کی خلاف ورزی گناہ بھی ہوگی اور جرم بھی۔ اگر کسی ملک کا قانون مدد ہبی ہدایات و احکام سے الگ ہے، تو ایسے قانون کی خلاف ورزی اسی صورت میں جرم ہوگی جب قانون نے اس جرم کی سزا بھی، مقرر کی ہو۔ گویا گناہ کا تعلق الہیات سے ہے اور اس کی سزا موت کے بعد ہوگی جب کوئی قوانین کی خلاف ورزی گی سزا ملک کا قانون اسی دنیا میں دیتا ہے۔

گناہ اور جرائم کی جزوں انسانی فطرت میں گھرا لی تک اتری ہوئی ہیں۔ اگر کسی معاشرے کا بڑا حصہ ہی احکام کا پابند ہے اور اس کی اقدار پر ایمان رکھتا ہے، تو اس معاشرے میں جرائم کی شرح کم ہوگی۔ اس لیے کہ خدا خونی اسے اس وقت بھی غلط کام سے روکتی ہے، جب اسے دوسرا کوئی انسان نہیں دیکھ رہا ہوتا۔ موقع ملنے کے باوجود وہ دوسروں کی حق تلفی نہیں کرتا، چوری اور بد دینتی سے باز رہتا ہے۔ کسی مجبوری یا تحسین کے بغیر رفاقت امام کے کام صرف نیکی سمجھ کر رکھتا ہے۔ اگر اس سے غلط سرزد ہو جائے اور وہ کوئی ایسا کام کر پڑتے جو نہ ہی یا ملکی قوانین کے خلاف ہو، تو گواہ نہ ہونے کے باوجود وہ اس کے ضمیر پر بوجہ بن جاتا ہے اور وہ اس کی تلافی کی کوشش کرتا ہے۔ گناہ کے ساتھ معافی کا تصور تو یہ سے مشروط ہے۔

جرائم کا انساد کیسے ہو؟ یہ ہر ملک، ہر قوم اور پوری انسانیت کے لیے اہم سوال ہے۔ قتل، ڈاکے، انعام، دھوکے بازی اور عزت بر باد کرنے سے لے کر غیبت، بد کاری، حسد، بغض اور کینہ پروری تک پہنچوں قسم کے جرائم اور گناہ کیے جا رہے ہیں۔ آخر اس میں الاقوامی مرض کا حل یا علاج کیا ہے؟ اس کا تدارک دو طرح سے ممکن ہے۔

ایک یہ کہ الہامی مذاہب کے مطابق اس کائنات کو بنانے والی بزرگ و برتر ہستی کے قانون کو تسلیم کیا جائے، جس میں د صرف انسان کے جان، مال اور عزت و آبرو کو تحفظ فراہم کیا گیا ہے، بلکہ کڑی سزاوں کے ذریعے سے جرائم کی بیخ بھی کی جاتی ہے۔ دوسرا یہ کہ مذاہب میں عدل و انصاف پر زور دیا گیا ہے اگر عدل اور انصاف کے ضابطوں پر عمل کیا جائے تو جرائم نہایت کم ہو جاتے ہیں اور اگر غیر الہامی مذہب کی اخلاقی تعلیمات پرستے دل سے عمل کرایا جائے، تو بھی نتائج بہتر ہو سکتے ہیں۔ مگر جرائم روکنے کے لیے سزا کا ہونا ضروری ہے۔ عملی دنیا میں اس کے بغیر جرائم کم نہیں ہو سکتے۔ اس لیے جرم و گناہ پر قابو پانے کے لیے مذہب کی ہمیشہ اشد ضرورت رہے گی۔

مذاہب اس لحاظ سے بھی گناہ اور جرم کو روکنے میں مرکزی کردار ادا کرتے ہیں، کہ انسان کے اندر جواب دینی کا احساس یقیناً موجود ہوتا ہے، اور وہ موت کے بعد بڑی سزا سے بچنے کے لیے تھامی اور سازگار مواقع ملنے پر بھی جرائم اور گناہوں سے بچنے کی کوشش کرتا ہے۔ جہاں تک دیگر قوانین کا تعلق ہے، تو ایک ذین مجرم قانون کو توڑتا ہے اور قانون کی گرفت میں بھی نہیں آتا۔ بعض اوقات تو قانونی تحریکات بھی اسے سزا سے بچاتی ہیں۔ دوسرا طریقہ انسان کے ہٹائے ہوئے ان قوانین پر بختی سے عمل کرنا ہے، جو کسی ریاست یا قوم کے پاشندوں کے لیے اور میں الاقوامی سلسلہ پر تمام قوموں کے لیے ہٹائے گئے ہیں۔ اگر ہر ملک اپنی حدود اور اقوام متحدہ دنیا بھر میں قانون کی عملداری کرائے اور انصاف کے قہاظے پورے کرے تو بے شک سو نیصد جرائم کو ختم کرنی گی کیا جا سکتا ہے، مگر انھیں بڑی حد تک کم کیا جا سکتا ہے۔ جس کے نتیجے میں ایک فلاجی معاشرہ قائم ہو سکتا ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1 جرائم کیوں ہوتے ہیں؟ اس بارے میں مختلف نظریات کا جائزہ لیں۔
- 2 جرائم کی سچیگنی میں مذاہب کا کروار پیش کریں۔
- 3 جرائم کی شرح حکم کرنے کے لیے چند تجدید ویرتوگری کریں۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 حقوق و فرائض میں توازن نہ رہے تو کیا نتیجہ لکھتا ہے؟
- 2 گناہ اور جرم میں کیا فرق ہے؟
- 3 تم ان ایسے بڑے جرائم کے نام لکھیں جو جرم کے ساتھ ساتھ گناہ بھی ہیں۔
- 4 جرائم روکنے کے لیے تم حکم کے قوانین کے نام لکھیں۔
- 5 تم بڑے الہامی مذاہب کے نام لکھیں۔

(ج) ہر سوال کے چار مکمل جوابات میں سے درست جواب پر نشان (✓) لگائیں۔

1 گناہ اور جرم:

(ا) ایک دوسرے کی ضد ہیں      (ب) ایک چیز ہیں

(ج) ایک دوسرے سے جڑے ہوئے ہیں      (د) آپس میں کوئی اعلیٰ نسبت نہیں

2 جرائم بڑھ جاتے ہیں جب:

(ا) وسائل کم ہو جائیں      (ب) ضروریات بڑھ جائیں

(ج) اخلاقی تعلیمات کم ہو جائیں      (د) وسائل زیادہ ہو جائیں

3 تفریح طبع کے لیے خریدے گئے آلات کچھ عرضے کے بعد:

(ا) اتنا ہٹ پیدا کرنے لگتے ہیں      (ب) شوق کو بڑھادیتے ہیں

(ج) ضرورت بن جاتے ہیں      (د) بیکار ہو جاتے ہیں

4 مذاہب کی ہدایات پر عمل کیا جائے تو جرائم:

(ا) ختم ہو جاتے ہیں      (ب) کم ہو جاتے ہیں

(ج) جوں کے توں رہتے ہیں      (د) پیدا ہونا بند ہو جاتے ہیں

5۔ جرائم کے خاتمے کے لیے سزا:

- (ا) منفی کردار ادا کرتی ہے
- (ب) کوئی کردار ادا نہیں کرتی
- (ج) ثابت کردار ادا کرتی ہے
- (د) ایک حد تک مفید رہتی ہے
- (و) خالی چکنہ کر دیں۔

-1۔ حق تلقی ..... کو حتم دیتی ہے۔

-2۔ ایک فصل جو ایک معاشرے میں قابل تحسین ہے وہ دوسرے میں ..... ہو سکتا ہے۔

-3۔ تمام الہامی مذاہب میں ایک برتر ..... کا تصور موجود ہے۔

-4۔ عدل سے کام نہ لیا جائے تو جرائم ..... جاتے ہیں۔

-5۔ قانون کی عمل داری سے جرائم ..... جاتے ہیں۔

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

-1۔ جرائم کی وجوہات کے موضوع پر ایک گروہی مباحثہ کر دیں۔

-2۔ "ندامت گناہوں کو دھوڈیتی ہے" اس موضوع پر اپنے استاد محترم یا کسی بزرگ سے کوئی واقعہ پوچھ کر دوسروں کو بتائیں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1۔ جرائم کے موضوع پر عنایت اللہ کا ناول "خون جگہ ہونے تک" لاہوری سے لے کر پڑھیں اور طلبہ کو اس کا خلاصہ بتائیں۔

-2۔ اخبارات کی جرائم کی روپورٹیں ملاحظہ کر دیں اور طلبہ کو ان کی وجوہات سے آگاہ کر دیں۔



## عالمی مذاہب

### جین مت — تعارف اور ارتقا

یوں تو انسان کی زندگی کہیں بھی مذہب سے خالی نہیں رہی، لیکن ہندوستان کی سرزمین اس لحاظ سے زیادہ رخیز ثابت ہوئی کہ یہاں ایسے مذاہب نے جنم لیا جنہوں نے تہذیب کو پروان چڑھایا۔ آریاؤں کی آمد کے بعد جو بڑے بڑے مذاہب یہاں پیدا ہوئے اور اب تک قائم ہیں، وہ ہندو مت، بدھ مت اور جین مت ہیں۔ ان تینوں آریائی مذاہب میں عقائد اور رسوم کے باہمی اشتراک کے ساتھ، ان کا شاقانی اور انسانی پس منظر بھی ملتا جاتا ہے۔ اسی لیے جین مت کا عمومی مطالعہ کرنے والے اسے دو دیگر آریائی مذاہب کی شاخ یا فرقہ سمجھتے ہیں۔ درحقیقت عقائد اور مذہبی فلک کے لحاظ سے یہ ایک الگ مذہب ہے۔ جبکہ دنیا بھر میں اس کے ماننے والوں کی تعداد چالیس لاکھ سے زائد ہے۔ ہندوستان کے علاوہ جین مت کے ماننے والے یورپ، امریکہ اور کینیڈا میں بھی قیام پذیر ہیں۔

جین مت ساتویں صدی سے پانچویں صدی قبل مسیح کے دوران پر وان چڑھا۔ اس کے ماننے والے اسے ایک ابدی اور لازوال مذہب سمجھتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ مذہب سدا سے قائم ہے اور ہمیشہ باقی رہے گا۔ ان کے عقیدے کے مطابق اس میں مختلف زمانوں میں اصلاح کا راورہ ہبہ دہنما آتے رہے گا۔ ان میں سب سے پہلے تیرھنکر رسمجا اور آخری مہا ویر یتھے۔ ان تمام مصلحین نے طویل عمریں پائیں۔

جین مت میں آخری تیرھنکر مہا ویر کو بڑی اہمیت حاصل ہے کیونکہ انہوں نے جین مت میں دور رہ تبدیلیاں کیں اور اس کی اشاعت اور انتظام کے لیے بڑی خدمات سرا جھام دیں۔ اسی بنابر اُنھیں جین مت کا بانی تصور کیا جاتا ہے۔ حالانکہ یہ مذہب ان سے پہلے بھی موجود تھا۔ مہا ویر کی تعلیمات کی بنیاد تینیوں تیرھنکر پر شوتا تھکی تعلیمات پر رکھی گئی ہے جو کہ اپنے ذور میں جین مت کے سر بر رہا تھا۔

جین مت کے بنیادی عقائد میں درج ذیل سات نظر یہ ایسے ہیں، جن میں ان کا نہ ہیں فلسفہ سمٹ آتا ہے:

- 1۔ کائنات صرف ایک بنیادی حقیقت نہیں، بلکہ ایک حقیقتوں کا مجموعہ ہے اور ان میں روح سب سے بڑی حقیقت ہے۔ یہ شعور، علم، پاکیزگی اور کتنی دیگر پسندیدہ صفات کی حامل ہے۔ ارواح کی تعداد بہت زیادہ ہے۔
- 2۔ روح کی طرح غیر ذری روح بھی ازلی حقیقت ہیں۔ ان غیر ذری روح کے مظاہر بے شمار ہیں، مگر یہ بنیادی طور پر پانچ ہیں۔ ان میں ایک تم مادہ (Matter) ہے۔

روج میں مادے کی طاوت ہو جاتی ہے۔ گرم مادے کی ایک لطیف شکل ہے اور فضا میں ہر جگہ موجود ہے۔ یہ روج کی پاکیزگی کو آلوہ کر دیتی ہے۔

3- مادے کے روج میں راہ پانے سے یہ مادے کی قیدی بن جاتی ہے۔ جیسے مت کا عقیدہ ہے کہ ایسا خواہشات کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اگر خواہشات کا خاتمہ کر دیا جائے تو ایسا نہیں ہوتا۔

4- روج میں مادے کی طاوت کو روکا جاسکتا ہے۔ جیسے مت کے اخلاقی نظام میں خواہشات کو روکنے کا حکم دیا گیا ہے۔

5- روج میں پہلے سے موجود مادے کو زائل کیا جاسکتا ہے۔ اس کام کے لیے جیسے مت میں کئی ریاضتوں کے ذریعے فلسفی کی جاتی ہے۔

6- روح کی حمل نجات مادے کی کثافتوں سے علیحدگی کے بعد تی ممکن ہے اور اسی صورت میں اس کی فطری خوبیاں علم، شعور، پاکیزگی اور ابدی سرتسمایاں ہوتی ہیں۔

7- دراصل جیسے مت کی تعلیمات کا مرکزی خیال یہ ہے، کہ روج کو مادے سے کیسے نجات دلائی جائے؟ اور اس مذہب کے سارے اخلاقی قوانین اور رضابطے ایک جیسی زندگی کا کامل احاطہ کرتے ہیں۔

جیسے مت پانچ غیر ذی روج اشیا کو بھی ابدی قرار دیتا ہے۔ ان میں پہلی چیز مادہ ہے، جس کے مظاہر بے شمار ہیں۔ دوسرا چیز دھرم یعنی اصول حرکت ہے جس کے بغیر کوئی چیز حرکت نہیں کر سکتی۔ یہ حرکت کے لیے اتنا ہی ضروری ہے جتنا چھٹی کے لیے پانی۔ تیسرا چیز ادھر میا سکون ہے۔ حرکت کے بعد چیزوں کے ساکن ہونے کے لیے سکون کا اصول لازم ہے۔ چوچی ابدی حقیقت آ کاش یا افضل ہے جو چیزوں کو جگہ فراہم کرتی ہے اور پانچوں یہ چیزوں کا لیعنی وقت ایک اُل اور ابدی حقیقت ہے۔

جیسے مت بھی دیگر ہندوستانی مذاہب کی طرح آواگون کا عقیدہ رکھتا ہے، جس کے مطابق روح دنیا کے اندر مختلف جنموں کی شکل میں چکر لگاتی رہتی ہے اور نجات حاصل کیے بغیر یہ سلسلہ بھی نہیں رکتا۔

### جیسے مت کا ارتقا

عام طور پر مہاویر کو جیسے مت کا بانی تصور کیا جاتا ہے، لیکن جیسے مت کے عقیدے اور تاریخی حقائق سے معلوم ہوتا ہے کہ مہاویر کی پیدائش (۵۹۹ قم) سے پہلے، جیسے مت نہ صرف موجود تھا، بلکہ مہاویر نے جس گھر انے میں آنکھ کھولی وہ جیسے مت گرا نا ہی تھا۔ البتہ اس وقت جیسے مت صرف ایک فرقہ تھا اور یہ ہندوستان کی مشرقی ریاست گندھارک تھک محدود تھا۔ مہاویر نے نہ صرف جیسے مت کی اصلاح کی، بلکہ اسے منتظم کیا اور اس کی اشاعت کے لیے کوشش رہے جس کے نتیجے میں یہ مذہب گندھارکی قریبی ریاستوں میں پھلا پھولوا اور مغرب میں بیانس تک پھیل گیا۔ جب ۵۲۷ قم میں مہاویر اس دنیا سے سدھائے تو اس وقت ان کے ماننے والوں کی تعداد بہت بڑھ چکی تھی۔ اگرچہ جیسے مت کے پیروکاروں کی تعداد کا تخم اندازہ نہیں البتہ ۱۳۰۰۰ اسالہ اور ۳۶۰۰۰ سالہ میں اس وقت دنیا میں موجود تھیں۔

مہاودیر کے اس دنیا سے سدھارنے کے بعد اس کے گیارہ شاگروں اور جانشینوں نے جین مت کی تبلیغِ جاری رکھی اور آنے والی صدیوں میں اسے کئی حکمرانوں کی سرپرستی بھی مل گئی، جس سے جین مت پورے ہندوستان میں پھیل گیا۔ مہاودیر کے بعد ان کے آٹھویں جانشین بھدرہ بہو کا نام اور کام، جین مت کی اشاعت میں اہم ہے۔ انہوں نے نیپال کا تبلیغی دورہ کیا اور جب شمال مغربی ہند میں قحط پڑا تو وہ بارہ ہزار سادھوں کے رجوبی ہند چلے گئے۔ جہاں ریاست میسور میں جین مت کا جنوبی مرکز قائم کیا۔ دوسری صدی قبل مسیح میں اڑیسہ کے حکمران راجا کھارویل نے اور بعد میں اشوک کے پوتے راجا سیراتی نے جین مت کا قبول کیا، تو سرکاری سرپرستی میں جین مت پھیلتا چلا گیا۔ اسی طرح شمال مغربی ہند میں شاک حکومت قائم ہوئی، تو جین مت کو شاک راجاؤں کی سرپرستی بھی حاصل ہو گئی۔ پُرت راجاؤں کے عہد میں بھی جین مت کے پھیلاؤ میں سہولیں میرا کیں۔

۸۰ میں جین مت کے پیروکاروں کو فرقوں میں تقسیم ہو گئے۔ ایک گروہ شویتا میر کھلایا۔ اس فرقے کے سادھو سفید لباس پہننے اور عورتوں کو سادھو بننے سے منع کرتے ہیں۔ مہاودیر کی تجھی زندگی کے بارے میں بھی دونوں فرقوں میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ دوسرا فرقہ دگا میر کھلایا۔ اس کے سادھو نگھر ہتھے ہیں۔ ان کا کہنا تھا کہ خود مہاودیر نے ریاضت کے دنوں میں لباس سے آزادی حاصل کر لی تھی۔ دگا میر فرقے کا یقین ہے کہ مہاودیر نے شادی نہیں کی تھی۔ ان دونوں کے عقائد میں زیادہ اختلاف نہیں۔ ان دونوں فرقوں نے مختلف علاقوں میں جین مت کی تبلیغ کی۔

دگا میر نے سیاسی اثر و رسوخ سے کرنا لکھ اور دکن میں جین مت کی اشاعت کی۔ جین سادھو حکمرانوں اور امرا کے اساتذہ بنے۔ اس طرح بادشاہ، ملکائیں، وزیر اور فوجی جرنیل جین مت کے سرپرست بن گئے۔ کچھ جین مصطفیٰ نے پراکرت اور سکرت میں مذہبی ادب پیدا کیا۔ شوکتا میر فرقے نے گجرات اور راجستان میں جین مت پھیلایا۔ گیارہویں صدی عیسوی میں چالو کیہ خاندان کا عہد حکمرانی جین مت کا سنہری دور تھا۔ پندرہویں صدی میں دگا میر فرقے میں کچھ اصلاحی تحریکیں بھی پیدا ہوئیں، جنہوں نے بت پرستی کے خلاف کام کیا اور جین مت کی اخلاقی تعلیمات کو عام کیا۔

بیسویں صدی کے آتے آتے جین مت نے کئی انتار چڑھا دیکھے۔ اب انہوں نے سماجی خدمات شروع کیں۔ غریبوں اور بیواؤں کی مدد کی اور بوزھے جانوروں کے لیے پناہ گاہیں بنائیں۔ جین مت چونکہ عدم تشدد کا پرچار کہے اس لیے انہوں نے کاشکاری اور فوجی خدمات چھوڑ کر تجارت کو پیشہ بنایا اور خاصے خوش حال ہوئے۔ ہندوستان سے ۱۹۲۰ء میں کچھ لوگ تجارتی سلسلے میں ناسیخ یا اور یونگڈ اجاہے۔ جب وہاں سیاسی حالات بگزے، تو انہوں نے مغربی ہمالک کا رخ کیا۔ اب یہ لوگ برطانیہ، امریکہ اور کینیڈا میں آباد ہیں۔ اس وقت ہندوستان میں چالیس لاکھ اور یورپی ویں ہند ایک لاکھ جین مت کے پیروکار موجود ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

-1 جین مت کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟

-2 روح اور مادے کے بارے میں جین مت کے عقائد کیا ہیں؟

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

-1 ہندوستان کے تین بڑے قدیم مذاہب کے نام لکھیں۔

-2 اس وقت دنیا بھر میں جین مت کے ماننے والوں کی تعداد کتنی ہے؟

-3 جین مت کے آخری تیر تحنکر کون تھے؟

-4 جین مت روح کی نجات کے لیے کس بات پر زور دیتا ہے؟

-5 جین مت اور ہندو مت میں کون ساعیدہ مشترک ہے؟

-6 جین مت کے دو فرقوں کے نام لکھیں۔

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

-1 ہندو مت، بدھ مت اور جین مت میں مشترک ہیں۔

((ل) عقائد      (ب) رسم      (ج) ثقافتی اور سماںی رشتے      (د) الف، ب، ج

-2 جین مت میں ..... تیر تحنکر کو بہت اہمیت حاصل ہے۔

((ل) پہلے      (ب) دوسرے      (ج) تیرے

-3 جین مت کے سات نظریوں میں سارا ..... سمت آیا ہے۔

((ل) نہب      (ب) قلفہ      (ج) نہبی قلفہ

-4 جین مت کا مرکزی خیال ہے۔

((ل) مادے کو فنا کرنا      (ب) روح کو مادے سے نجات دلانا (ج) اصول حرکت      (د) ادھرم یا سکون

-5 مہادیر نے جین مت

((ل) کی اصلاح کی      (ب) اسے منظم کیا      (ج) اس کی اشاعت کی      (د) الف، ب، ج

-6 سچھ جعلے کے سامنے میں اور غلط کے سامنے غل گائیے۔

-1 جین مت کے ماننے والے اپنے نہب کو لازوال سمجھتے ہیں۔

-2 دگا میر کے اثر و رسوخ سے کرتا تک میں جین مت کو تقویت ملی۔

-3 پر شونا تھے چوہ میسوں تیر تھکر تھے۔

-4 1980ء میں جین مت دو فرقوں میں بٹ گئے۔

-5 جین مت پانچ غیر ذی روح کو اہم قرار دیتا ہے۔

(e) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

-1 ائرنیٹ سے جین مت کے مقدس مقامات کی تصاویر حاصل کر کے ابم ہائیں۔

(f) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1 طلبہ کو جین مت کے مرکز اور سادھوؤں کے بارے میں مزید معلومات دیں۔ سادھوکی اہم خصوصیات بتائیں۔

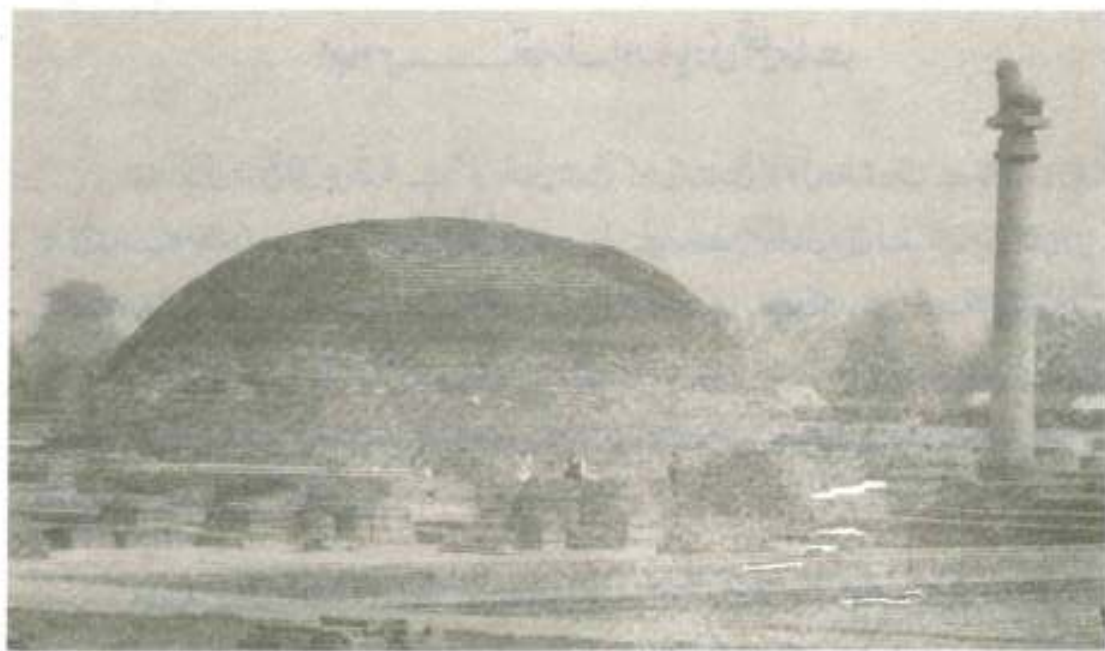


## مہاویر — تعارف اور بنیادی تعلیمات

مذاہب کی تاریخ اتنی ہی قدیم ہے، جتنی انسانی تاریخ کیوں کہ تاریخ کا کوئی دور مذہب سے خالی نہیں رہا۔ اگر تاریخ مذاہب کا مطالعہ کیا جائے، تو چھٹی صدی قبل مسیح مذاہب کی لیے نہایت اہم دکھائی دیتی ہے۔ اس صدی میں دنیا کے مختلف خطوں میں ایسی نامور شخصیات پیدا ہوئیں، جنہوں نے مذہبی تحریکوں کے ذریعے انقلاب پیدا کیے۔ جنین میں کتفیو شس پیدا ہوئے اور کتفیو شی مذہب کے بانی قرار پائے۔ ایران میں زرتشت پیدا ہوئے اور وہ زرتشت مذہب کے بانی ہیں۔ ہندوستان میں گومت بدھ نے اسی صدی میں جنم لیا اور وہ بدھ مت جیسے عالمی مذہب کے بانی بنے اور اسی صدی میں مہاویر نے جنم لیا اور وہ جین مت کے مصلح تھے۔

مہاویر (527ق-599ق) کا اصل نام وردھمان تھا۔ وہ ۵۹۹ قبل مسیح میں بہار کے قبیلے دشمنی کی نواحی بھتی میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد کا نام سدھار تھا اور وہ کنڈ گرام (Kundgraam) کے حکمران تھے۔ اس طرح یہ ایک کھانا پیتا گمرا نا تھا۔ ان کی والدہ کا نام ترشالہ تھا۔ ایک روایت کے مطابق ان کی والدہ ایک برہمن خاندان سے تعلق رکھتی تھیں۔ مہاویر کو پہنچنے ہی سے غور و فکر کی عادت تھی اور مذہب سے وہ فطری لگاؤ رکھتے تھے۔

مہاویر کا بھائیوں میں دوسرا نمبر تھا۔ اس لیے وہ باپ کے بعد حکمران نہیں بن سکتے تھے۔ انہوں نے والد سے دنیا چھوڑنے کی اجازت طلب کی، مگر انھیں اجازت نہیں مل سکی۔ انہوں نے کھشتری خاندان میں شادی کی۔ ان کی بیوی کا نام پیش رو دھما تھا۔ ان کے بارے میں پیدا ہوئی جس کا نام الوجار کھا گیا۔ جب مہاویر کی عمر تیس سال کی تھی، تو ان کے والدوفت ہو گئے اور وہ بڑے بھائی سے اجازت لے کر تارک الدنیا ہو گئے۔ انہوں نے سخت ریاضتیں کیں۔ پیر ریاضتیں ان کے خاندانی مذہب جین مت کے مطابق تھیں۔ ان ریاضتوں کے دوران میں وہ ہر قسم کے لباس اور ہر قسم کی ملکیت سے دستبردار ہو گئے۔ اب وہ سادھوں بن چکے تھے۔ ان کے پاس نہ تو سکول تھا اور نہ پانی پینے کا پیالہ۔ اگر کیڑے کوڑے ان کے بدن پر ریختے یا انھیں کاشتے تو وہ صبر اور حوصلے سے یہ اذیت سہہ لیتے۔ لوگ انھیں گالیاں دیتے، مارتے پیٹتے مگر وہ سب کچھ صبر سے برداشت کرتے۔ وہ اپنا کے عقیدے کے مطابق عدم تشدد کے قائل تھے اور کسی زندہ چیز کو تکلیف نہ پہنچاتے۔ لگ بھگ بارہ سال انہوں نے اسی طرح گزار دیے۔ اب انھیں جین مت کے مطابق معرفت کا اعلیٰ مقام مل گیا اور وردھمان کی بجائے مہاویر (عظمیہ) اور جین (فاتح) کے ناموں سے پکارے جانے لگے۔



بھارت کے صوبہ بہار کا قدیم شہر و شالی جہاں مہاویر پیدا ہوئے

مہاویر نے زندگی کے آخری تیس سال جین مت کی رہنمائی اور اشاعت میں گزارے۔ ۲۵ قبیل میں مہاویر پندر کے قریب پاؤپوری کے مقام پر اس دنیا سے سدھا ر گئے۔ اس وقت ان کی عمر ۲۷ سال تھی۔ ان کی وفات کے بعد ان کے شاگردوں اور جانشینوں نے جین مت کی اشاعت اور ترویج کا کام منجھال لیا۔

### جین مت کی تعلیمات:

مہاویر نے اپنے عقائد کی بتیا دی اپنے پیش رو پرشوانا تھکی تعلیمات پر رکھی۔ پرشوانا تھک جین مت کے ۲۳ ویں تیر تھکر تھے اور وہ ساتویں صدی قبل میں جین مت کے پیشواد تھے۔ مہاویر کو ۲۳ وال اور آخری تیر تھکر شمار کیا جاتا ہے۔ مہاویر نے تعلیمات کے سلسلے میں دو اہم کام کیے، ایک تو سابق تیر تھکر کے انکار اور نظریات کو منظہم کیا اور دوسرا یہ کہ سادھوؤں، سادھنیوں اور عوام کی مددی زندگی کے اصول و خواص طے کر دیے۔

جین مت کی تعلیمات جن ضابطوں اور قوانین پر مشتمل ہیں وہ اس قدر ہمہ گیر ہیں کہ ایک آدمی کی ذاتی اور معاشرتی زندگی کا کوئی گوشہ ان سے باہر نہیں رہتا۔ لیکن نجات کے لیے خواہشات کی نفی کے اس بلند معیار پر ایک عام آدمی فوری طور پر تیار نہیں ہو سکتا۔ اس لیے مہاویر کے عہد سے سماجی زندگی گزارنے والے عام جین کو یہ آزادی حاصل ہے کہ مثالی جین بننے تک ترک دنیاہ کرتے ہوئے، اپنے آپ کو تیار کرتا رہے۔ البتہ جو لوگ جین مت کی تعلیمات کو مثالی صورت میں اپنانا چاہیں اور سادھو یا سادھنی بنانا چاہیں انھیں کڑے معیار سے گزرننا ہو گا۔



جین مندر کی تصویر

## جین مت کی تعلیمات کے چند نمایاں پہلو

خود ضبطی:

جین مت نفس کشی کو انسان کا اہم فریضہ قرار دیتا ہے اور نفس کشی یا خود ضبطی تین حصے کی ہے۔

☆ دماغ کا ضبط: اپنے جذبات پر قابو رکھنے سے سکون حاصل ہوتا ہے۔ اور وہیان جما کر مشق کرنے سے وہی سکون اور دماغ کا ضبط حاصل کیا جاسکتا ہے۔

☆ زبان کا ضبط: زبان کو استعمال نہ کرنا زبان کا ضبط کہلاتا ہے۔ اس مقصد کے لیے مختلف اوقات میں وقوف و قفوں سے خاموش رہنے کی مشق کرنا ہوتی ہے۔

☆ جسم کا ضبط: جسم کے ضبط کے لیے بھوک پیاس، موسم کی بحثی اور دیگر ایسے مراحل سے گزرنا ضروری ہے جو مشکل وقت میں پیش آ سکتے ہیں۔ اس کے لیے بھوک پیاس اسارہنا، بخت بستر پر سوتا اور موسم کی بحثیاں برداشت کرنے کی مشق کرنا ضروری ہے۔ دراصل جین مت والوں کا عقیدہ ہے کہ فطرت کو تابع بنانے کے لیے جسم کو ایسے تیار کیا جائے، کہ وہ قطبین کی سردی اور منطقہ حارہ کی گرمی برداشت کر سکے، اور ہر حصہ کی بحثیاں برداشت کرنے کا عادی ہو جائے۔ ایک جین کے لیے بہادر، جفا کش اور بحثی ہونا ضروری ہے اور ایسا آدمی ہی کڑے حالات میں مشکلات کا سامنا کر سکتا ہے۔

## اپسا:

جین مت کی تعلیمات میں اپسا یا عدم تشدید کو بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ حشرات الارض اور چرند پرند کا خیال رکھنا سادھو کی ذمہ داری ہے۔ یہ سادھو جانوروں کو تنگی سے نہیں باندھتے، ان کو مارتے نہیں، ذبح نہیں کرتے، زیادہ بوجھ نہیں لادتے، زیادہ کام نہیں لیتے اور خوارک دینے میں غفلت نہیں برتنے۔ ایسا نہ کرنا ان کے نزدیک پاپ (گناہ) ہے۔

گوشت خوری کو بڑا گناہ تصور کرتے ہیں۔ وہ ذبح خاتون کے بھی خلاف ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ گوشت خوری سے اخلاق، صحت، حسن اور اقتصادیات کو نقصان پہنچتا ہے۔ وہ دودھ بہری پر گزارہ کرتے ہیں۔ بعض سادھو تو بہرپوں سے بھی پر ہیز کرتے ہیں۔ وہ سورج ڈوبنے کے بعد کھانا نہیں کھاتے، کہ غلطی سے کوئی کیڑا اکھوڑا خوارک کے ساتھ اندر نہ چلا جائے۔

## اخلاقی تعلیمات:

جین مت کی تعلیمات میں ترک و نیا اور عدم تشدید کو بنیادی حیثیت حاصل ہے اس لیے اس کی اخلاقی تعلیمات میں بھی ان کی جملک موجود ہے۔ جین مت کی اخلاقی تعلیمات کے بنیادی اصول اور سات فروغی و عدوں، گیارہ مدارج اور سادھوؤں اور سادھنوں کے لیے اخلاقی اور روحانی ضوابط کو دیکھا جائے، تو اخلاقی تربیت کی جامعیت اور وسعت کا اندازہ ہوتا ہے۔

اخلاقی تعلیمات کا مقصود نجات ہے۔ اس سلسلے میں سب سے پہلے تمیں چیزوں کا درست ہونا ضروری ہے۔ اس لائن عمل کو ”جو اپر ٹلاش“ کہتے ہیں۔

1۔ **صحیح عقیدہ** (سمیک درشن): جین تیر تھکر و کو حقیقی مذہبی رہنمای سمجھنا، جین کتابوں کو مقدس جانتا، نیز جین مت کے اولیا کی بزرگی پر ایمان لانا لازمی ہے۔ اس کے علاوہ روح کو مادے سے نجات کے لیے سات بنیادی عقائد (ان کا ذکر پہلے آچکا ہے) پر ایمان لانے کے علاوہ آخر ٹھنڈے مطالبات پورے کرنا۔ تین قسم کے توانات اور آخر قسم کے تکبرات سے پر ہیز لازم ہے۔

2۔ **صحیح علم** (سمیک گیان): جین مت اشیا کے صحیح علم کے حصول کے لیے باطن علم کے ناکل ہونے کو ضروری خیال کرتا ہے۔ ان کے نزدیک حواس و عقل کے ذریعے سے حاصل ہونے والا علم، مقدس کتابوں کا علم، غیب والی کا علم، دوسروں کے خیالات و احساسات کا علم اور زبان و مکان کی قید سے آزاد علم کامل۔ یہ علم کی پانچ اقسام ہیں۔

3۔ **صحیح عمل** (سمیک چہر): صحیح عقیدے اور صحیح علم کے بغیر صحیح عمل ممکن نہیں اور صحیح عمل وہ ہے، جو روح کو مادے کی آلوگی سے نجات دلاتا ہے۔

## اخلاقیات کے پانچ اصول:

جین مت میں پانچ اخلاقی اصول ایسے ہیں، جن پر عمل کرنے کا ہر جن کو مہد کرنا ہوتا ہے۔ ان میں چار تو قدیم ہیں اور پنجم یہ کامہادری نے اضافہ کیا ہے۔ ان کی تفصیل یہ ہے:

1۔ آہس (عدم تشدد): یہ جین مت کی تعیمات کا بنیادی ستون ہے۔ اس کے مطابق ہر قسم کا جسمانی تشدد منع ہے۔ اسی میں شامل کرتے ہوئے خیالات اور گفتگو میں تکبر، نفرت، تحسب، عدم احتیاط اور دنیاوی لائق بھی منع ہے۔

2۔ راست گفتاری (ستیہ): ہر جین کے لیے حق بولنا لازم ہے اور مبالغہ، عیب جوئی اور فضول گفتگو سے بھی پرہیز کرنا چاہیے۔

3۔ چوری نہ کرنا (ستیہ): عہد کرنا پڑتا ہے، کہ بلا اجازت کوئی چیز نہیں لے گا۔ اس کے علاوہ گرفتاری پڑی چیز انٹھانا، دھوکے سے کوئی چیز حاصل کرنا اور تجارت میں ناجائز منافع اور بے ایمانی بھی منع ہے۔

4۔ پاک بازی (برنجیریہ): یہ اصول مہاویر نے دیا ہے۔ اس میں اپنی عصمت و عفت کی حفاظت اور دوسروں کو شادی پر آمادہ کرنا ضروری ہے۔ اس کے علاوہ فحش گفتگو سے پرہیز لازم ہے۔

5۔ ذُنْيَا سے بے رغبتی (اپری گرہ): ذُنْيَاوی اشیا، دولت اور جائیداد سے بے رغبتی ضروری ہے۔ سادھوؤں کے لیے صرف چند چیزوں کی ملکیت کافی ہے جب کہ گرسنگی جینوں کو اجازت ہے کہ وہ اپنے خاندان کی پرورش کے لیے محدود مال و دولت رکھ سکیں۔

یہ بنیادی عہد کرنے کے علاوہ سات فروعی عہد بھی عام جین کو کرنے پڑتے ہیں مثلاً وہ ایک خاص فضائی حد سے اوپر نہیں جائے گا، وہ محدود علاقے میں رہے گا اور میئنے میں چار خاص دنوں کے روزہ رکھنے گا، کھانے پینے کی چیزوں سے ایک حد تک لطف انٹھانے گا اور سادھوؤں کو کھلانے بغیر خود کھانا نہیں کھائے گا۔

عام جین کے لیے یہ بھی جویز کیا گیا ہے کہ عمر کے آخری حصے میں یا کسی جان لیوا یہاری میں فاتتے سے خودکشی کا عہد کرے۔ یا اس کے لیے قابل تحریف موت ہوگی۔

سادھوؤں اور سادھنوں کے لیے اور بھی کڑا اخلاقی معیار رکھا گیا ہے۔ وہ ذاتی ملکیت میں صرف خیرات مانگنے کے وہ برتن (ایک کھانے اور دوسرا پینے کے لیے)، تین ان سلے کپڑے (عورتوں کے لیے چار کپڑے) اور ایک چھاڑ اور کوکھ سکتا ہے۔ وہ آنے والے کل کے لیے کچھ جمع نہیں رکھ سکتے۔ ان کے لیے رات کے وقت چلنا پھرنا اور کچھ کھانا منع ہے۔ مردوں اور عورتوں کے لیے سرمنڈوانا لازم ہے۔ اس کے علاوہ پانچ قسم کے ضبط لنس، پانچ قسم کی احتیاطیں، بارہ قسم کے مرائبے، بائیس قسم کی تکلیفیں سہنا اور پانچ قسم کی ریاضتیں کرنا بھی ضروری ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1 مہاودیر کے حالات زندگی تفصیل سے لکھیں۔
- 2 جیسے مت کے پانچ اخلاقی اصول بیان کریں۔
- 3 درج ذیل پرنوٹ لکھیں۔

(الف) خود پڑھی  
(ب) جواہر خلاش  
(ج) اہما

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 جیسے مت کی معروف مذہبی شخصیات کے نام لکھیں۔
- 2 مہاودیر کا اصل نام کیا تھا؟
- 3 مہاودیر کے مقنی کیا ہیں؟
- 4 جیسے مت کی تعلیمات کے دو اہم پہلوکوں سے ہیں؟
- 5 مہاودیر نے کہاں وفات پائی؟
- (ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔
- 1 چھٹی صدی قبل مسیح میں پیدا ہوئے۔

(ا) زرتشت (ب) مہاودیر (ج) گوتم بدھ (د) تمدن  
مہاودیر کا مطلب ہے؟

- (ا) بڑی شخصیت (ب) مذہبی رہنماء (ج) عظیم ہیرد (د) مذہبی پیشووا
- 3 جیسے مت میں خود پڑھی سے مراد ہے؟

(ا) دماغ کا ضبط (ب) زبان کا ضبط (ج) جسم کا ضبط (د) تمدن  
جیسے مت میں اخلاقیات کے اصول ہیں۔

- (ا) تمن (ب) پانچ (ج) سات (د) نو
- 5 جیسے مت میں سادھوؤں اور سادھنوں کے لیے منع ہے۔

(ا) ذاتی ملکیت رکھنا (ب) رات کو چلانا پھرنا (ج) رات کو کھانا (د) الف، ب، ج

(و) کالم الف کا ربط کالم ب سے کریں اور جواب کالم ج میں لکھیں۔

| کالم (ج) | کالم (ب)    | کالم (الف)    |
|----------|-------------|---------------|
|          | اہسا        | مہماویر       |
|          | پرشوا ناتکھ | خود خبطی      |
|          | درود حمان   | بیش رو        |
|          | دماغ کا ضبط | قدیم چین متدر |
|          | وشانی       | عدم اشتمار    |

(ہ) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

- 1 مہماویر کے سوانحی کو اف کا چارٹ تیار کر کے کمرہ جماعت میں آؤزیں ان کریں۔
- 2 نقشے میں ان ممالک کی نشان دہی کریں جہاں چین مت کے پیرو رہتے ہیں۔

(و) اسامنہ کے لیے ہدایات:

- 1 طلبہ کو چین مت میں تیر چکنڑا اور سادھوؤں کے بارے میں مزید معلومات دیں۔



## اخلاق و اقدار

### خدا کی عظمت

جس طرح انسان اور مذاہب کا مگر تعلق ہمیشہ سے رہا ہے اسی طرح خدا کی ہستی کا شعور بھی ہمیشہ سے انسان کی فطرت کا حصہ رہا ہے۔ تاریخ کے ہر دور میں فلسفی، ادیب، سائنس دان اور دوسرے دانشور ان سوالات پر غور و فکر کرتے رہے ہیں کہ کائنات کا بنانے والا کون ہے؟ اس کی صفات اور اختیارات کیا ہیں اور انسان کا اس کائنات میں کیا مقام ہے؟ ابتداء میں خدا کی ہستی ایک برتر ہستی کا تصور تھا اور انسان اُسے مختلف ناموں سے یاد کرتا تھا۔ البتہ سائی نماہب (یہودیت، مسیحیت اور اسلام) میں خدا تعالیٰ کا تصور اور اس کی ذات اور صفات بہت واضح ہیں۔ ان مذاہب کے مطابق خدا تعالیٰ نے انسان کو پیدا کیا اور اسے زمین پر آپا دیکیا ہے۔ خدا کا یہ تصور آج بھی دنیا کی آبادی کا بڑا حصہ تسلیم کرتا ہے۔

انسان ہر روز ایسے بے شمار مناظر دیکھتا ہے جو خدا کے وجود اور اس کی عظمت کی گواہی دیتے ہیں۔ ایسا ہزاروں سال سے ہوتا چلا آ رہا ہے۔ یہ ساری کائنات ایک نظر کے تحت چل رہی ہیں۔ سورج، چاند اور ستارے اور کائنات کا ذرہ ذرہ ایسے نظر میں پروئے ہیں کہ لمحوں کی تاخیر ہو تو ساری دنیا کا نظام درہم برہم ہو جائے۔ یہ سب کچھ بغیر کسی بنانے والے اور چلانے والے کے ممکن نہیں، اگر غور کیا جائے تو انسان کی پیدائش اور ساخت میں خدا کی عظمت کی ہزاروں روشن دلیلیں موجود ہیں۔ ذہی۔ این بارے کی ساخت کی تازہ تحقیقات نے انسان کو جیان گردیا ہے۔ خدا کے وجود اور عظمت پر دلائل دیتے ہوئے ایک مغربی مفکر پالے نے دلچسپ دلیل دی کہ ایک چنان کوڈیکھ کر تو شاید قیاس کیا جاسکے کہ وقت کے ساتھ ساتھ حالات کے تغییروں سے یہ خود وجود میں آگئی ہے، لیکن ایک گھری کو دیکھ کر ایسا نہیں کہا جاسکتا۔ کائنات کا نظر بھلانا نظر کے بغیر کیے ممکن ہے؟ آپ دیکھتے ہیں کہ زمین سے آسمانوں تک ساری کائنات جو ایک نظر کے تحت چل رہی ہے یقیناً اس کی پیدا کرنے والی ایک ذات ہے، جو اسے ایک نظر، قانون اور ضابطے کے تحت چلا رہی ہے۔ مذاہب اس ہستی کی ذات، صفات اور اختیارات کے بارے میں واضح تصور رکھتے ہیں، وہ اسے جو بھی نام دیں یہ بات طے ہے، کہ وہ خدا کی عظمت کے قائل ہیں۔

دنیا کے مذاہب کو دو بڑے حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ الہامی اور غیر الہامی مذاہب۔ الہامی مذاہب میں یہودیت، عیسائیت اور اسلام شامل ہیں۔ ان الہامی مذاہب میں خدا کی عظمت کا اقرار ہی ان کے ایمان کی بنیاد ہے۔ وہ خدا کو کائنات کا خالق و رب سمجھتے ہیں بلکہ وہ ساری چیزوں کا پان بارہے۔ وہ ہمیشہ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا اور یہ کہ خدا تعالیٰ کی ذات سے بڑھ کر کوئی اور ہستی جامع الصفات نہیں ہے۔

سامی مذہب کی الہامی کتابوں میں خدائے بزرگ و برتر کے خالق اور رب ہونے کے بارے میں وضاحت سے بتایا گیا ہے۔ الہامی مذاہب کی تعلیمات کا بنیادی نکتہ خدا کی وحدائیت یعنی توحید رہا ہے۔ اسلام کی رو سے اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام سے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک انسانی بدایت کے لیے تسلسل سے پغیر اور رسول نیجیے۔ اس ذریان میں لوگوں نے بھی ہر ہنی اور رسول سے خدا کی ذات اور اس کی صفات کے بارے میں سوال کیے اور ہر ہنی اور رسول نے خدا کی عظمت، فضیلت اور اس ذات کی صفات کھول کھول کر بیان کیں۔

غیر سامی مذاہب میں سے ہندو مت میں خدا (پرماتما) کا تصور موجود ہے۔ ہندو، رام اور کرشن کو خدا ہی کا اوہ تاریخ ہے۔ البست ہندوؤں کا ایک گروہ دیوتاؤں اور اوہتاوں کو خدامانتا ہے۔ وہ ایک واحد قوت کی کثرت نمائی کے قائل ہیں۔ زرتشت خدا کی توحید کا قائل تھا بلکہ بعض محققین قرآن کی بنا پر بحث ہے۔ بعد میں جب بگاڑ پیدا ہوا تو اس کی تعلیمات میں تکلی اور بدی کے الگ الگ خداوں کا تصور پیدا ہو گیا۔

گوتم بدھ نے خدا کی ذات، عالم بالا اور روح کے غیر فانی ہونے کے بارے میں سکوت اختیار کیا، لیکن اس کے پیروکاروں کے یہ گروہ نے اسے خدا ہی کا اوہتا رکھ لیا۔ درود یہ میں سکھ مذہب خدا کی وحدائیت اور توحید کا ایک بڑا پرچار کر رہے۔ بابا گروہ تک دیوبنی نے خالص توحید پر نور دیا ہے۔ مختصر اکہا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی عظمت کا اقرار انسان کی تخلیق سے اب تک تسلسل سے کیا جاتا رہا ہے اور ہمیشہ ہوتا رہے گا کہ انسان اس پاک ذات سے کبھی بے نیاز نہیں ہو سکتا۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیں۔

1۔ "خدا کی ہستی اور عظمت" پر نوٹ لکھیں۔

2۔ کون کون سے مذاہب خدا کی ہستی پر یقین رکھتے ہیں؟

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ سامی مذاہب کون کون سے ہیں؟

2۔ غیر الہامی مذاہب میں خدا کا تصور کیا ہے؟

3۔ الہامی مذاہب کی بنیاد کیا ہے؟

4۔ غیر الہامی مذاہب میں توحید پر سب سے زیادہ زور کس مذہب نے دیا؟

(ج) ہر سوال کے چار مکمل جوابات دیے گئے ہیں درست جواب پر ✓ کا نشان لگائیں۔

1۔ خدا کی ہستی کا شعور

(ل) انسان مظاہر فطرت سے حاصل کرتا ہے

(ب) انسان غور و فکر سے حقیقت تک پہنچتا ہے

(ج) انسان کی فطرت میں داخل ہے۔

(د) خدا کو ماننے کے بعد آتا ہے۔

- 2۔ گھری کو دیکھ کر کائنات کے چلانے والے کا خیال آتا ہے۔ یہ خیال..... کا ہے۔  
 ((ا) ارسطو (ب) پاپے (ج) امام غزالی (د) افلاطون

- 3۔ دنیا کے مذاہب ..... قسم کے ہیں۔  
 ((ل) دو (ب) تین (ج) چار (د) پانچ

- 4۔ بدھ مت ..... میں شامل ہے۔  
 ((ا) سامی مذاہب (ب) الہامی مذاہب (ج) غیر الہامی (د) کسی سے نہیں

- 5۔ گوتم پدھنے خدا کی ہستی کا  
 ((ا) اقرار کیا (ب) انکار کیا (ج) خاموشی اختیار کی (د) پہلے اقرار پھر انکار کیا  
 (و) سین کو غور سے پڑھیے اور غالی جگہ پر کیجیے۔

- 1۔ خدا کی ہستی کا شعور انسان کی ..... میں داخل ہے۔

- 2۔ انسان نے ہر دوسری خدا کی ..... تسلیم کی۔

- 3۔ لوگ پیغمبروں سے خدا کی ..... اور صفات کے بارے میں سوال کرتے رہے۔

- 4۔ اس زمانے میں ..... مذہب توحید کا بڑا پرچار کر ہے۔

- 5۔ انسان خدا کی ذات سے ..... نہیں رہ سکتا۔  
 (ه) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

- 1۔ دو کالم کا ایک چارٹ مرتب کریں، جس میں ایک کالم میں مختلف مذاہب اور دوسرے کالم میں ہر مذہب کے سامنے اس کے خدا کا نام درج ہو۔

- 2۔ کرسی اور عید الفطر کے بارے میں جو تصاویر شائع ہوتی ہیں، اخبارات سے ان تصاویر کا ایک تیار کریں۔  
 (و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

- 1۔ کائنات اور نظام فطرت (سورج، چاند، ستارے، موسم، زمین وغیرہ) کے حوالے سے ان کے بنا نے والے کے بارے میں بچوں کی معلومات میں اضافہ کیا جائے۔



## عبدات گاہوں اور عبادت کے طریقوں کے انسانی رؤیوں پر اثرات

عبدات گاہیں کیسے وجود میں آئیں اور مختلف مذاہب میں عبادات کے نظام کیا کیا ہیں؟ یہ سب کچھ جاننے کے لیے یہ بات ذہن نشین کر لیں کہ ایک برتر ہستی کا تصور ہمیشہ سے انسان کے ذہن میں رہا ہے اور اسی ہستی کی رضاہجتی سے اطاعت اور عبادت کا تصور پیدا ہوا۔ اب یہ سوال کہ عبادت کیسے کی جائے تاکہ آقا و مالک خوش ہو جائے، تو اس طبقے میں خدائے بزرگ و برتر کے بیچے ہوئے تیک ہندوؤں نے رہنمائی کی، یا مذاہب کے بائیوں نے یہ فریضہ سرانجام دیا۔ جب انسانوں نے مل کر عبادت کرتا چاہی، تو عبادت گاہیں قائم ہوئیں۔ یہ عبادت گاہیں مذاہب کے ماننے والوں کے عبادت کے طریقوں اور ضرورت کے مطابق بنائی ہوئی ہیں۔ آج دنیا بھر میں مختلف مذاہب کی لاکھوں عبادت گاہیں موجود ہیں جن میں ہر روز کروڑوں انسان عبادت کرتے ہیں۔ اس لیے اب ہم چنانہ مذاہب کی عبادت گاہوں اور عبادت کے طریقوں کا مختصر آذ کر کرتے ہیں۔



مندر

### الف۔ ہندو دھرم اور عبادت

ہندو مت کے مطابق یہ دنیا آنے والی زندگی کے لیے تیاری کی جگہ ہے، اور عبادت آنے والی زندگی کی تیاری میں راہنمائی اور مدد فراہم کرتی ہے۔ یہ عبادت دنیاوی ضرورتوں کی طلب کا ایک انداز ہے۔ ہندو مت میں عبادت گاہ کو ”مندر“ کہتے ہیں۔ ان مندروں میں مورتیاں سجائی ہوتی ہیں۔ مندر کو خدا کا گھر تصور کیا جاتا ہے۔ یہاں رکھی ہوئی مورتیاں خدا کی صفات کی نمائندگی کرتی ہیں۔ جس کی مورتی کو یہاں سجا جاتا ہے، وہیں اس کا استقبال اور سیوا کی جاتی ہے۔ مثلاً شری رام چندر مہاراج، شری کرشن مہاراج، شری شیو شری، ہنومان دیوتا، دیوبی ماتا اور دیگر مورتیاں۔ یہ مندر چھوٹے ہوئے کئی قسم کے ہوتے ہیں۔ گھروں

میں بھی عبادت گا ہیں ہوتی ہیں۔ بڑے گھروں میں عبادت کا ایک الگ کرہ ہوتا ہے اور چھوٹے گھروں میں گھر کا کوئی گوشہ عبادت کے لیے مخصوص ہوتا ہے۔ عورتیں زیادہ تر گھروں میں ہی عبادت کرتی ہیں۔ مندروں کے علاوہ کچھ اور مقامات بھی ہندوؤں کے لیے نہایت مقدس ہیں جیسے ورانیٰ اور ہری دوار (گنگا کے کنارے) وغیرہ۔ مختلف مقامات جہاں خصوصی مذہبی تقریبات ہوتی ہیں۔ وہ بھی عبادت کا ہیں تصور ہوتی ہیں۔ کنجھ کا میلائی بھی ایک مقدس تہوار ہے۔ جو تین سال بعد چار جگہوں پر باری باری لگتا ہے۔ ہندو بعض جانوروں مثلاً گائے، بندرا، سانپ وغیرہ کو بھی مقدس سمجھتے ہیں اور ان کی سیوا کرنا عبادت تصور کیا جاتا ہے۔ گنگا میں اشنان کو بھی سعادت سمجھا جاتا ہے۔ گنگا جل سے اشنان کرنے سے آدمی پورہ ہو جاتا ہے۔

ہندو مت میں عقائد کی رنگارنگی ہے اور ان کے کئی مذہبی فلسفے ہیں۔ اس لیے ہر ایک کا تصور عبادت الگ ہے۔ مثال کے طور پر فلسفہ یوگ میں جسمانی ریاضتوں کا داخل زیادہ ہے۔ فلسفہ ویدا نت میں مراثیبے اور غور و فکر سے عرفان حاصل کرنے پر زور ہے۔ مندروں میں مورتیوں کی پوجا کی جاتی ہے۔ رقص و سرود، تابی چینا اور گانا بجا تا ہندو مت میں عبادت کا حصہ ہیں۔ اسی طرح بھجن گانا، مورتیوں کی سیوا، چانغ جلانا اور قربانی بھی عبادت کا حصہ ہیں۔ عموماً لوگ مندر میں پھول اور پھل لے کر جاتے ہیں۔ صندل اور چاول بھی مورتیوں کو اور بن (پیش) کیے جاتے ہیں۔ مورتی کی گردان میں پھولوں کی مالا ڈالی جاتی ہے اور چانغ جلا کر مورتی کے ار گرد چکر لگائے جاتے ہیں، جسے پر کرتا کہتے ہیں۔

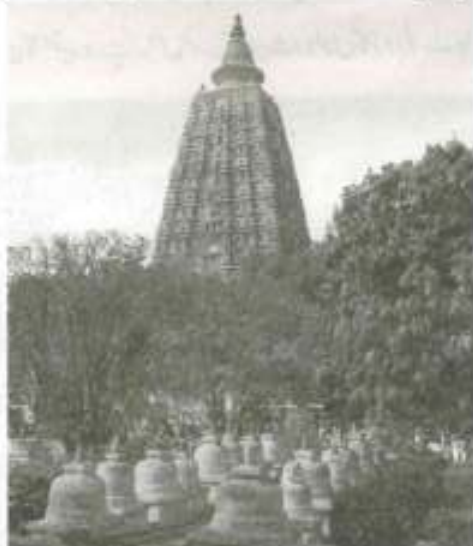
ہندو مت میں صحیح اٹھ کر روزانہ اشنان کرنا عبادت کا حصہ ہے۔ اس کے بعد گھر یا مندر میں بیٹھ کر پوجا کرتے ہیں۔ دیوبی دیوبتاوں سے مودتا نہ سلوک کیا جاتا ہے۔ عبادت میں پھول، پھل، غلہ اور کھی لئکر کے لیے پیش کیے جاتے ہیں۔ نقد قم بھی دان و هرم کی جاتی ہے اور کہیں کہیں جانور بھی بھیت چڑھائے جاتے ہیں۔ یہ نذر انے خود یا پھر پر وہت کے ذریعے چڑھائے جاتے ہیں۔

ہندو مت میں عبادت افرادی طور پر کی جاتی ہے البتہ بھجن اور دیگر مذہبی گیت گروپ کی شکل میں جوش و خروش سے گائے جاتے ہیں۔ کچھ رسمات صرف سترکرت کے عالم اور پر وہت ہی سر انجام دیتے ہیں۔ یہ عام طور پر برہمن ہوتے ہیں۔ ہندو مت میں برہمن کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ گھروں اور مندروں میں عبادات، مذہبی تقریبات اور دیوبتاوں کے ساتھ معاملات میں وہ نمائندگی کرتے ہیں۔ ہر ہندی میٹنے کی گیارہ اور بارہ تاریخ کو برہمن روزہ رکھتے ہیں اس طرح سال میں چھٹیں روزے رہنے پہنچتے ہیں۔ بعض کائیں کے ہر دو شنبہ کو بھی روزے رکھتے ہیں۔ اسی طرح ہندو جوگی چلائشی کے دنوں میں کھانے پینے سے پرہیز کرتے ہیں۔

گھروں میں جہاں مورتی رکھی جاتی ہے وہ جگہ پورہ بھی جاتی ہے۔ عبادت میں مورتیوں کو خسل دینا، مقدس نشان لگانا (تلک)، کافور جلانا اور کھنثی بجانے کے کام شامل ہوتے ہیں۔ دعا میں بھی ماگی جاتی ہیں اور خوراک کی قربانی بھی دی جاتی ہے۔ مورتیوں کو پھولوں اور زیورات سے بھی آراستہ کیا جاتا ہے۔ رقص و سرود کو بھی عبادت کا حصہ سمجھا جاتا اور مندروں میں رقص و سرود کی عبادات کے لیے باقاعدہ سچ بھی جائے جاتے ہیں۔

## ب۔ بدھ مت اور عبادت

بدھ مت میں بزرگ و برتر ہستی یا خدا کا تصور موجود نہیں اور دنیاداری سے بھی پرہیز کیا جاتا ہے، تو کسی سے بھی کچھ مانگنے کا سوال ای پیدا نہیں ہوتا۔ اس لیے عبادت کیوں کی جائے؟ لیکن نظام فطرت ایک خاص انداز میں چل رہا ہے اور اسے سارے انسان مل کر بھی بدھ نہیں سکتے۔ بدھ مت میں اخلاقی تعلیمات پر زور ہے، نجات اور نروان حاصل کرنے کے لیے غور و فکر اور مراقبہ ضروری قرار دیئے گئے ہیں۔



بدھ اٹیپل (وہارا)

انسان کو پوچھا کے لیے "الا" چاہیے چنانچہ بدھ مت کے مہیاں فرقے نے بدھ مت کے تصور الہ کی کی کو دور کر دیا۔ وہ بدھا کو غالب ہستی مانتے ہیں۔ یہ ماننے کے بعد اسے بلا نے اور پاکارنے کا تصور پیدا ہوا۔ جس سے پھر عبادت کا جواہر مل گیا۔ اب بدھ مت بن گیا، راہبوں نے پروہتوں کی جگہ لے لی اور خانقاہیں مندر بن گئیں۔ بدھ مت میں عبادت گاہ کو وہاڑا کہتے ہیں۔ بناک، کلب، کینڈی اور گون میں دو منزلہ خانقاہیں موجود ہیں۔

بدھوؤں کا ہدایا تاگروہ اپنے پرانے عقائد پر آج بھی قائم ہے۔ اس لیے ان کے ہاں کسی خدا کا تصور موجود نہیں ہے۔ وہ بدھوؤں کا ہدایا تاگروہ اپنے پرانے عقائد پر آج بھی قائم ہے۔ اس لیے ان کے ہاں کسی خدا کا تصور موجود نہیں ہے۔ وہ بدھا کو اتنا دا اور کامل انسان مانتے ہیں۔ اس فرقے کے بیرون کا را ج بھی جزویہ ہند میں موجود ہیں۔ فرائض "لامہ" سراجِ حرام دیتا ہے۔ بدھ مت کے ماننے والوں کا عقیدہ ہے کہ لامہ خبیث قوتوں کو بھگانے کی قدرت رکھتا ہے۔ سری لنکا میں بدھ کے تمثیلات کی پوچا کی جاتی ہے۔ جس کے لیے لوگ خاص جگہ پر اکٹھے ہوتے ہیں۔ راہب مقدس کتاب پڑھ کر سناتا ہے۔ یہ عبادت خاص تہواروں یا چاند کی پہلی تاریخ کو کی جاتی ہے۔ بدھوؤں کے ہاں روزہ بھی رکھا جاتا ہے۔ بدھ مت میں مرائبے اور نجات کے لیے آبادیوں سے دور جنگلوں اور غاروں میں گیان حاصل کرنا پڑتا ہے اس لیے بھکشو آبادیوں سے دور رہتے ہیں۔ جو شخص بھکشو بننا چاہے، اسے دنیاداری ترک کرنے کا عہد کرنا پڑتا ہے۔ وہ چوری، زنا، جھوٹ، رقص و سرود سے گریز کرتا ہے۔ نیز دوپہر کے بعد کھانا کھانے سے بھکشو کو بچتا ہوتا ہے۔

خیرات مانگنا بدھ مت میں عبادت کا حصہ ہے چنانچہ غاروں میں رہنے والے بھکشو بھی یہ فرض پورا کرتے ہیں۔ بر سات میں بدھ باہر نہیں نکلتے اور مقدس کتاب پڑھتے رہتے ہیں۔

## ن-زرتشت اور عبادت

زرتشت آتش پرست ہیں اور ان کا عبادت خانہ "آتش کده" کہلاتا ہے۔ ان کے ہاں عبادت نہایت سادہ، اور ہر قسم کی پچیدگیوں سے خالی ہوتی ہے۔ وہ پانی، ہوا اور آگ کو زیادتی قوت کے مظاہر تسلیم کرتے ہیں۔ لیکن سندھر یا ہوا کو سامنے رکھنا مشکل ہی نہیں بلکہ ناممکن بھی ہے۔ اس لیے وہ آگ کو سامنے رکھ کر پرستش کرتے ہیں۔ وہ آگ کے سامنے مقدس منزہ گاپتے رہتے ہیں۔ ان کا عقیدہ ہے کہ اس طرح خبیث روحیں کا زور ٹوٹ جاتا ہے۔ یہ آگ عموماً صندل کی لکڑیوں سے جلا جاتی ہے۔



زرتشتیوں کی عبادت گاہ

زرتشت آگ کی عظمت کا یہ جواز بھی پیش کرتے ہیں کہ آگ سامنے رہے تو انسان کو اپنا انجام کاریا درہتا ہے کہ وہ صرف راکھ کا ذہیر ہے۔ ہندو پاک میں زرتشت پارسی کہلاتے ہیں۔ پارسیوں کے ہاں خدمتِ خلق اور خیرات دینے کو بہت اہمیت دی جاتی ہے۔ زرتشت کے پیر و کار ایران میں بھی پائے جاتے ہیں۔

روزہ اور زکوٰۃ کا تصور صرف اسلام کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ دیگر مذاہب میں بھی یہ عبادات شامل ہیں۔ پارسیوں میں روزہ موجود تھا اور مذہبی پیشواؤں کے لیے روزہ رکھنا لازم تھا۔

## د۔ مسیحیت اور عبادت



گرجا

مسیحی مذہب کی تاریخ دو ہزار سال پرانی ہے اور مسیحیوں کی تعداد دنیا میں سب سے زیادہ ہے۔ ان کی عبادت گاہ کو چرچ یا گرجا گھر کہا جاتا ہے۔ یہ مسیحی مذہب کی عبادت گاہ بھی ہے۔ یہ عمارت مستطیل اور لمبی ہوتی ہے۔ ان کے ہاں عبادت اس قربانی کا شکرانہ ہے جو یسوع مسیح نے تمام انسانوں کی نجات کے لیے دی ہے۔ مسیحی مذہبی رسومات کے مطابق اجتماعی عبادات گرجا گھروں میں مسیحی رہنماء کی قیادت میں ادا کی جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ گھر میں یا عبادت گاہ سے دوری کی بناء پر، پاک قربانی کے علاوہ، انفرادی عبادت، یا شخصی دعا بخشیت مسیحی کسی بُجک پر بھی ادا کی جاسکتی ہے جبکہ پاک قربانی کی عبادت صرف گرجا گھر میں پادری کی راہنمائی میں ہی ادا کی جاتی ہے۔ عام مسیحی پاک قربانی کی عبادت مومنین کی جماعت (کلیسا) کی قیادت میں کر سکتا ہے۔

مسیحی ابتداء میں یکل سیمانی ہی میں عبادت کرتے تھے۔ پہلا گرجا گھر روٹلم میں تعمیر ہوا۔ اتوار کا دن عبادت کے لیے مقرر ہے۔ اس روز آن تمام ممالک میں چھٹی ہوتی ہے جہاں مسیحیوں کی اکثریت یا حکومت ہے۔ عبادت کے طریقوں میں حمد خوانی، پتھسہ اور عشاۓ ربانی زیادہ اہم ہیں۔

-1 حمد خوانی: حمد خوانی کے لیے مسیحی ہر صبح گرجا گھر میں اکٹھے ہوتے ہیں اور دران تلاوت میں تمام لوگ کھڑے رہتے ہیں اور آخر میں گھٹنے جھکا کر دعا کی جاتی ہے۔ مسیحی عبادات کا ایک حصہ گیتوں کی ٹھنڈی میں ادا کیا جاتا ہے۔

2- پتھسہ: پتھسہ کے لفظی معنی پانی میں ڈالنا، ڈبوانا یا نکالنا۔ سمجھی نہ ہب کارکن بننے کے لیے پتھسہ لینا ضروری ہوتا ہے۔ پتھسہ دینے کے طریقوں میں کیتوں فرقے اور باقی فرقوں میں اختلاف موجود ہے۔ کیتوں کلیداچھوٹے بچ کو والدین کی موجودگی میں پتھسہ کی رسم کے ساتھ مخصوص دعا کیں پڑھتے ہوئے، بچ کے سر پر تھوڑا سا پانی ڈال کر، یہ رسم ادا کرتے ہیں۔ پانی کا استعمال طہارت اور پاکیزگی کی علامت ہے جبکہ پرائست فرقے میں پتھسہ دینے سے پہلے ہر شخص کو سمجھی تعیینات سے آگاہ کیا جاتا ہے اور اس فرقے میں پادری بالغ شخص کو پتھسہ دے کر کیسا میں شامل کرنے کی رسم ادا کرتے ہیں۔ اس فرقے کے مطابق پتھسہ لینے والے شخص کو دعا کرتے ہوئے تکمیل طور پر ایک بار پانی میں ڈبوایا جاتا ہے۔ اور یہ تصور کیا جاتا ہے کہ اس شخص کو تکمیل طور پر دھوکر گناہوں سے پاک کر دیا گیا ہے۔ اور اب وہ سمجھی نہ ہب کارکن بن گیا ہے۔

3- عشاۓ ربانی: اس میں یوں سچ کی قربانی کی یاد میں عبادت کی جاتی ہے۔ اتوار کے روزگر جامگھروں میں دعاوں کے بعد روثی اور انگوروں کے رس پر رکت مانگی جاتی ہے۔ پادری نجات کے لیے دعائیں لگاتا ہے اور یہ روثی اور انگوروں کا رس حاضرین میں تقسیم کر دیا جاتا ہے۔ پاک روٹی اور انگور کا رس مائے کھلاتا ہے۔ بعض خلنوں میں عبادت کے بعد باہمی میل جول کے لیے سمجھی اپنے گھر سے لایا ہوا کھانا مل کر کھاتے ہیں۔

سمجھی کر سکس اور ایسٹر کے تھواروں پر خصوصی عبادات کرتے ہیں۔ معروف دینی شخصیات کی یاد میں ان کی وفات کے دن مناتے ہوئے ان کی مثالی زندگیوں پر خور و لگر کیا جاتا ہے۔ سیخوں کے ہاں بھی روزے ہیں۔ حضرت یوں سچ نے جنگل میں چالیس دن روزہ رکھا۔ حضرت یوں سچ نے تغییر دی کہ جس کے پاس جو کچھ ہے وہ اللہ کی راہ میں دے دے۔ انہوں نے خود بھی اپنی اور اپنے رفتی کی طرف سے آدم حاشقال زکوٰۃ دی۔

## و۔ اسلام اور عبادت

اسلام میں عبادت کا تصور نہیں وسیع اور جامع ہے، بلکہ اسے جتوں اور انسانوں کی تخلیق کا واحد مقصد قرار دیا گیا ہے۔ ہر کام جو خدا تعالیٰ کی نشانے کے مطابق، اس کی رضا جوئی اور حکم کی قبولی میں کیا جائے، وہ عبادت ہے۔ کسان کا کاشنگری کرنا، معلم کا پڑھانا، طلبہ کا علم حاصل کرنا، تاجر و کاروبار کرنا۔ جب تک یہ سب کچھ اسلامی احکام کے مطابق ہے، تو یہ سب عبادت ہے۔ بعض عبادات فرض کی گئی ہیں۔ ان عبادات کے ادا کرنے کی جگہ، وقت اور طریقہ کار، بھی متقرر کر دیا گیا ہے۔

عبادات میں نماز اہم فریضہ ہے، جو ہر بالغ مرد و عورت پر فرض ہے۔ خواتین عموماً گھر پر نماز ادا کرتی ہیں جب کہ مردوں کو نماز باجماعت قائم کرنے کا حکم دیا گیا ہے لیکن عبادت گاہ (مسجد) میں جا کر باجماعت نماز ادا کریں۔ نماز مسجد میں ادا کی جاتی ہے جو آبادی کی ضرورتوں کے مطابق تیار کی جاتی ہے۔ اسی طرح جمع کی نماز جامع مسجد (بڑی مسجد) میں ادا کی جاتی ہے۔ نماز جمعہ ہر مسجد میں ادا نہیں کی جاسکتی۔ کیونکہ اس کی خاص شرائط ہیں۔ نماز کے لیے باوضو ہونا، بدن اور کپڑوں کا پاک ہونا ضروری ہے۔ پانچ نمازوں نبیر، ظہر، عصر، مغرب اور عشا کے پڑھنے کے اوقات بھی مقرر ہیں۔ نماز کے چودہ فرائض

ہیں۔ سات فرائض نماز سے پہلے پورے کیے جاتے ہیں جسی بدن پاک ہونا، لباس کا پاک ہونا، نماز کی جگہ کا پاک ہونا، ستر میں ہونا، نماز کا وقت ہونا، قبلہ رو ہونا اور نیت کرنا۔ سات فرائض نماز کے اندر ادا کیے جاتے ہیں ان میں سب سرچرخ یہ (نماز شروع کرتے وقت اللہ اکبر کہتا) قیام کرنا، قرات کرنا، رکوع، سجدہ اور قعدہ کرنا نیز سلام سے نماز ختم کرنا۔



مسجد

روزہ دوسری بڑی عبادت ہے، جس میں صبح صادق سے غروب آفتاب تک ہر بالغ مسلم مردو عورت کو کھانے پینے سے روکا گیا ہے۔ نماز کی طرح روزے کی بھی شرائط ہیں۔ زکوٰۃ سال میں ایک دفعہ ادا کی دی جاتی ہے اس کا نصاب مقرر ہے۔ زکوٰۃ بچتوں پر ایک سال بعد ادا کی جاتی ہیں۔ زکوٰۃ کے بارے میں قرآن اور حدیث میں مفصل احکام موجود ہیں۔ یہ عبادت ہے اور معاشی مسائل کا ایک حل بھی۔ یہ صرف ان لوگوں پر فرض ہے جو صاحبِ نصاب ہوں۔ یہ ہر ایک پر فرض نہیں۔ مسلم آبادی و طرح کے افراد پر مشتمل ہوتی ہے، زکوٰۃ دینے والے اور زکوٰۃ لینے والے۔ اسی طرح حج ان لوگوں پر فرض کیا گیا ہے جو صاحبِ استطاعت ہوں۔ یہ زندگی میں ایک بار فرض ہے۔ یہ مقررہ دنوں میں ادا کیا جاتا ہے۔ یہ مسلمانوں کا عامی اجتماع ہے۔ خانہ کعبہ جو مکہ کرمہ میں ہے وہ مسلمانوں کی سب سے بڑی اور اہم عبادت گاہ ہے۔ دنیا بھر کے مسلمان اسی مرکز کی طرف مند کر کے روزانہ اپنی نمازیں ادا کرتے ہیں۔

اسلام میں اللہ تعالیٰ کے تمام احکام کی تعلیم کرنا عبادت ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اس سے خوش ہوتا ہے۔ اللہ کے آخری نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عبادت کے تمام طریقوں پر عمل کر کے دکھایا۔ ورسوں کی مالی مدد کرنا یعنی صدقہ وغیرہ دینا، سلام کہنا، ورسوں کے بارے میں اچھی سوچ رکھنا اور خدمتِ خلق، سب کا شمار عبادت میں ہوتا ہے۔ ورسوں کی بھلائی چاہتا، ہمسایوں، مسافروں، تیموریوں اور بیواؤں کی امداد کرنا، والدین کی بے لوث خدمت اور یتکی کی راہ پر چلنے کی تلقین کرنے کا شمار بھی عبادت میں ہوتا ہے۔ الغرض اسلام میں عبادت کا مفہوم بہت وسیع ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ کے احکام کی بجا آوری اور خدمتِ خلق کا ہر کام عبادت ہے۔

## ۵۔ سکھ مذہب اور عبادت

سکھ مذہب میں عبادت گاہ کو ”گرودوارہ“ کہتے ہیں۔ یہ روحانیت کی تربیت رکھنے والوں کے لیے معرفت کا مرکز، بھوکوں کے لیے خوارک کا مرکز، پیاروں کے لیے شفاقخان، خواتین کے لیے ناموس اور عزت کے تحفظ کا قلعہ اور مسافروں کے لیے پناہ گاہ ہے۔ لیکن عبادت کا مرکز گر و گرنج صاحب ہی ہے، جو سکھوں کا مرکز ہی نہیں بلکہ روحانیت کا سرچشمہ بھی ہے اور وہ اسے زندہ گرو اور سچا پاتشاہ مانتے ہیں اور اسی سے رہنمائی حاصل کرتے ہیں۔ 1430 صفحات پر مشتمل اس کتاب میں 5894 فہد ہیں۔ اس کے موضوعات میں توحید، توکل، توبہ، شرک سے ممانعت، آخرت پر ایمان اور بہت سے دوسرے موضوعات شامل ہیں۔ ہر عبادت میں اسی سے فہد پڑھے جاتے ہیں۔



گرودوارہ

انفرادی عبادات میں ذات الہی کی حمد و شایانام نہر بن (ذکر الہی) بنیاد ہے۔ دنیا کے کاموں میں صرف سکھ و اٹکر و کاہمن کرتے ہیں۔ صحیح سویرے انھ کراشنا کر کے گر و گرنج صاحب سے منتخب کلام پڑھتے ہیں۔ پانچ بانیوں کا لازماً پانچ کرتے ہیں۔ بعد ازاں پانچ دیر کے لیے بکو ہو کر یادِ الہی میں محور ہتے ہیں۔ سکھوں کے ہاں کیرتن بھی ذکرِ الہی ہے، جس میں مل کر موسمیقی کے ساتھ گر بانی پر بھی جاتی ہے۔ جسے تربیت یافت اور خوش المان لوگ پڑھتے ہیں۔

گرودوارے میں صحیح و شام عبادت کی جاتی ہے۔ وہاں جانے سے پہلے غسل کرنا ضروری ہے۔ گرودوارے میں داخل ہو کر سرجھاتے ہیں۔ بیڑھیاں چڑھنے سے پہلے جوتے اتار دیے جاتے ہیں اور مرد و خواتین سرڈھانپ لیتے ہیں۔ بعد ازاں اس چبوترے پر بیٹھ جاتے ہیں، جہاں گر و گرنج صاحب کا پانچ ہوڑا ہوتا ہے۔ وہ صرف اس پانچ پاتشاہ کے حضور جھکتے ہیں اور نیازِ انگر کے لیے بیٹھا (نیاز) دیتے ہیں۔ عموماً صحیح سکھ منی صاحب اور شام کو رو راس صاحب اور کیرتن کا پانچ کیا جاتا ہے۔ بڑے گرودواروں میں خاص گرختی صاحبان ہوتے ہیں۔ ورنہ کوئی بھی گر سکھ گر بانی کا پانچ کر سکتا ہے۔ اختتام پر ارواس (دعاء) کھڑے ہو کر کرتے ہیں۔ آخر میں پرشاد (تیرک) تقسیم ہوتا ہے۔

گر و گرنج صاحب کا پانچ عبادت کی روح ہے۔ جس جگہ یہ پانچ ہو، اسے ”در بار صاحب“ کہتے ہیں۔ گرودوارہ ہو یا انگر، اس زندہ پاتشاہ کے لیے الگ کردہ مخصوص ہوتا ہے، جہاں موسم کے مطابق شحد یا گرمی کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ در بار صاحب میں موجود گر و گرنج صاحب کو ردی سے محفوظ رکھنے کے لیے بیڑ جلانے جاتے ہیں اور گرمی کی شدت سے بچانے کے لیے سکھوں اور ائمہ کنڈیشہ کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ در بار صاحب کے تقدس اور احترام کو قائم رکھنے کے لیے وہاں عبادت کے علاوہ کوئی اور کام نہیں کیا جاتا۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیے۔

- 1 مخفف مذاہب میں عبادت کی بنیاد کیا ہے؟ تیزیہ تائیں کہ ان مذاہب کی عبادت گاہیں کون کون سی ہیں؟
- 2 ہندو مت میں عبادت کے طریقے کون کون سے ہیں؟
- 3 مسیحیت میں عبادت کے کون کون سے طریقے موجود ہیں؟
- 4 بدھ مت کے ماننے والے کیسے عبادت کرتے ہیں؟
- 5 اسلام میں انعام عبادت کی وضاحت کریں۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 مخفف مذاہب میں عبادت کا مرکزی تصور کیا ہے؟
- 2 عبادت کے طریقے کس نے بتائے ہیں؟
- 3 ہندو مت میں عبادت کا کیا جواز ہے؟
- 4 ہندوؤں کا اس سے مقدس مقام کون سا شہر ہے؟
- 5 بدھ مت کے کس فرقے میں خدا کا تصور موجود ہے؟
- 6 مسیحیت کے پتھر سے متعارف کرائے؟
- 7 اسلام میں عبادت کا جامع تصور کیا ہے؟
- 8 سکھ مت میں عبادت کی روح کیا ہے؟

(ج) درست جواب پر ۷ کاٹشان لگائیں۔

- 1 ہندو مت کے مطابق یہ دنیا ..... ہے۔  
 (ل) امتحان گاہ  
 (م) دھکوئیں کا گھر  
 (ن) قید خانہ
- 2 ہندو مت میں اشنان کرنا ..... ہے۔  
 (ل) صفائی کا تقاضا  
 (م) عبادت کا حصہ  
 (ن) موکی حالات کی مجبوری
- 3 بدھ مت میں خیرات مانگنا ..... ہے۔  
 (ل) زندگی کی اہم ضرورت پوری کرنا  
 (م) پوتھونے  
 (ن) عبادت کا حصہ

زرثشت مذهب میں آگ کی پرستش اس لیے کی جاتی ہے کہ ..... 4-

(ا) آگ یعنی قومی توحید کی نہیں ظہر ہے۔ (ب) انسان کو انجام یادو والی ہے  
 (ج) پانی ہوا کی نسبت سامنے رکھنا آسان ہے (د) اب، ج  
 مسیحیت دنیا کا پہلا گرجا گھر ..... میں تعمیر ہوا۔ 5-

(ا) اٹلی (ب) قسطنطینیہ (ج) یروملم (د) فلسطین  
 کالم (الف) کاربلا کالم (ب) سے بچھیے اور جواب کالم (ج) میں لکھیں۔ (د)

| کالم (ج) | کالم (ب)    | کالم (الف)    |
|----------|-------------|---------------|
|          | مسجد        | اجتمائی عبادت |
|          | وہارا       | ہندو مت       |
|          | گرجا        | مسلمان        |
|          | عبادت گاہیں | زرثشت         |
|          | خودوارہ     | پڑھمت         |
|          | آتش کردہ    | مسیحیت        |
|          | مندر        | سکھ مت        |
|          | بیکل سیمانی |               |

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں ..... 1-

بچوں کو عبادت کے طریقے سمجھانے کے لیے تصویری چارٹ ملتے ہیں۔ ایسے چارٹ اکٹھے کریں اور کرہ جماعت میں ایک نمائش کا اہتمام کریں۔ 2-

انٹریٹ سے عبادت کے طریقوں کی تصاویر لے کر انہیں نمائش کا حصہ بنائیں۔ 2-

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات: 1-

طلبہ کو عبادت کے جامع تصور سے آگاہ کریں۔ 2-

طلبہ کو بتایا جائے کہ عبادت میں یک سوئی، انہاک اور خشوع و خضوع کی کیا اہمیت ہے؟



## عبدات کے انسانی زندگی پر اثرات (مذاہب عالم کی روشنی میں)

مذاہب کی تاریخ کا مطالعہ کریں تو معلوم ہو گا کہ ہر مذہب اپنے نظامِ عبادت کے ذریعے انسان کو اندر سے بدلنا چاہتا ہے۔ الہامی مذاہب کا سرچشمہ خدا یہ بزرگ و برتر کی ذات ہے۔ اسی نے انسان کو پیدا کیا جبکہ انسان نے الہامی ہدایات کی روشنی ہی میں زندگی کے سفر کا آغاز کیا۔ خدا یہ بزرگ برتر نے جب دیکھا کہ انسان خود غرضی کا شکار ہو کر ظلم اور سرکشی پر اتر آیا ہے اور نہ صرف دوسروں کے حق غصب کرنے لگا ہے، بلکہ اپنے خالق کی اطاعت سے بھی عاری ہو گیا ہے، تو اس نے پے در پے اپنے نبی اور رسول سمجھتے تاکہ انسان اپنے قاطر ویتے بدلتے اور راہ راست پر قائم رہے۔ اسی طرح جب معاشرے کی اصلاح کرنے والوں نے دیکھا کہ انسان بھلک گیا ہے، تو انہوں نے کچھ اخلاقی ضابطے مقرر کر کے نئے مذہب کی بنیاد رکھی اور انسان کی اصلاح کرنا چاہی، تاکہ معاشرے میں اچھی اقدار پر وال چڑھیں اور برائی کا خاتمہ ہو۔

عبدات کے کسی بھی نظام کی بنیاد عقائد پر ہوتی ہے جبکہ ان عقائد کا انسانی نفیات سے گھبرا تعلق ہوتا ہے۔ جس طرح غم، خوف اور خوشی انسانی زندگی پر گھبرے اثرات مرتب کرتے ہیں، اسی طرح ایمان اور عقائد بھی انسان کی داخلی یقینت کو بدلتے ہیں۔ ایک انسان جو خود کو گناہوں سے آلوہ محسوس کرتا ہے اور مایوسی کا شکار ہوتا ہے، جب وہ اپنے سارے گناہوں کو تسلیم کرتے ہوئے خدا سے معافی کا طلب گار ہوتا ہے تو اس کی دعا قبول ہوتی ہے۔ اس کا دل مطمئن اور پر سکون ہے اور وہ خود کو ایک بدلہ ہوا انسان محسوس کرتا ہے۔ اس طرح اس کے رویتے بھی بدل جاتے ہیں۔

عبدات کی قسم کی ہیں۔ ایک بزرگ و برتر ہستی کے حضور کھڑے ہونا، سر جھکانا، جھک جانا، جدہ ریز ہونا، حم و شایان کرنا، دعا مانگنا وغیرہ۔ یہ سب امور تمام مذاہب کے نظام ہائے عبادت کا حصہ ہیں۔ اسی طرح مرائب، چلکشی، روزہ رکھنا، کم کھانا، کم سوتا، فاقہ کشی، استغراق اور وظاائف پڑھنا مختلف انداز میں دعا کیسی مانگنا بھی عبادات کے نظام میں شامل ہیں۔ یہ نظام انسان کے رویتے میں تبدیلیاں لا کر اس کے ذہن کی نئی تکمیل کرتے ہیں۔

نظام ہائے عبادات پابندی وقت سکھاتے ہیں اور انسانی زندگی میں ظلم و ضبط پیدا کرتے ہیں۔ ہر نظام عبادت انسان میں عاجزی پیدا کرتا ہے اور منفی جذبات کو ختم کرتا ہے۔ انسان وقت کی پابندی اور ظلم و ضبط سے فائدہ اٹھا کر عملی زندگی میں اپنے معاملات کو درست کر سکتا ہے۔ نظام ہائے عبادات پابندی وقت کا تقاضا کرتے ہیں۔ تمام مذاہب میں تماز، روزہ اور دیگر عبادات کے اوقات مقرر ہیں۔ زکوٰۃ، حج اور مذہبی تقریبات کے نہ صرف اوقات مقرر ہیں، بلکہ ان مقررہ اوقات سے ہٹ کر عبادت کی جائے تو وہ عبادت تصور نہیں کی جاتی۔

عبدات کا ایک اہم معاشرتی پہلو خدمتِ خلق ہے۔ تمام مذاہب میں دوسروں کی مدد اور خدمت کو عبادت قرار دیا جاتا ہے، بلکہ ہر مذہب ایسا کرنے کا حکم دیتا ہے۔ دنیا میں کہیں بھی انسانی آبادی قدرتی آفات کا شکار ہوتا ہم دیکھتے ہیں کہ بالا حاظ مذہب و

ملت مذہبی عظیم اور عبادت گزار افراد بیش پیش ہوتے ہیں اور وہ کسی سلسلے اور ستائش کے بغیر یہ خدمت عبادت سمجھ کر انجام دیتے ہیں۔ گنگا رام، دیال نگہ، مدریسا، عبدالستار ایڈجی وغیرہ اسی قسم کے لوگ ہیں۔ اسی طرح مالی قربانی بھی عبادات کا حصہ ہوتی ہے۔ لوگ غریبوں میں رقوم ہانتے ہیں، وظیفے جاری کرتے ہیں۔ خدا تعالیٰ یہاؤں اور تیسوں کی مدد کا خیال رکھنے کا حکم دیتا ہے۔ اسکی مدد سے جہاں تجاویز کے مسائل حل ہوتے ہیں وہاں مجموعی طور پر معاشرے کے معماشی مسائل بھی حلختے ہیں۔

عبادات انسانی سیرت کی تعمیر اور راخلاقی تربیت کرتی ہیں۔ عبادت گزار افراد عموماً عاجزی و انکساری اختیار کرتے ہیں۔ وہ غرور، تکبر، احساس برتری، کینہ اور حسد و بعض سے بچتے ہیں۔ اسی لیے وہ نقیانی اور بدفنی بیماریوں سے محفوظ رہتے ہیں۔ وہ میل طاب اور معاشرتی تعلقات میں پر جوش ہوتے ہیں۔ اس طرح عبادات کے نظام افراد کے رویوں میں اعتدال لاکرٹھیں کئی برائیوں سے دور رکھتے ہیں۔ یہ عام مشاہدے کی بات ہے کہ عبادت گزار افراد ہر قسم کے نشے سے دور رہتے ہیں، اور وہ دیگر سماجی برائیوں سے بھی بچتے ہیں۔

جس طرح عبادات خواہشات پر قابو پاتا اور صبر و تحمل سکھاتی ہیں، اسی طرح بدن اور لباس کی صفائی، جگد کا پاک ہونا بھی عبادات کے تقاضوں میں شامل ہے۔ اس لیے عبادات سے صفائی کا رحیان بڑھتا ہے۔ اسلام تو صفائی کو نصف ایمان قرار دیتا ہے۔ چنانچہ عام مشاہدے کی بات ہے کہ عبادات میں مصروف رہنے والے افراد نہ صرف خود پاک صاف رہتے ہیں بلکہ وہ ما حول کو بھی پاک صاف رکھتے ہیں۔ سیکی وجہ ہے کہ مذاہب عالم میں ٹسل کرنے کو عبادت قرار دیا گیا ہے۔

محض آیوں کی وجہ لیں کہ عبادت سے انسان میں جو ظاہری اور باطنی تبدیلیاں آتی ہیں، وہ ہر فرد پر ثبت اثرات مرتب کرتی ہیں۔ جب ہزاروں لاکھوں انسان ایک لکھ کے تخت زندگی پر کرتے ہیں۔ معاشرے پر اس کے گھرے ثبت اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ جیسا کسی قوم کا نظریہ حیات ہوتا ہے ویسا ہی اس کا نظام عبادت ہوتا ہے اور اسی کے مطابق نہ ہن تکمیل پاتے ہیں اور مدد تبدیلیاں رونما ہوتی ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

-1 مذاہب کے انسانی زندگی پر کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں؟

-2 عبادات انسان میں کس قسم کے اوصاف پیدا کرتی ہیں؟

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

-1 مذہب نظام عبادت کے ذریعے کیا تبدیلی لاتا ہے؟

-2 جب انسان خدا سے گناہ کی معافی طلب کرتا ہے تو کیا ہوتا ہے؟

-3 عبادت کے نظام کی بنیاد کس چیز پر ہے؟

-4 عبادت کا اہم معاشرتی پہلو کیا ہے؟

-5 عبادت کے نفیاتی اثرات کیا ہوتے ہیں؟

(ج) درست جواب کو نشان (✓) لگائیے۔

-1 عبادات کا اہم معاشرتی پہلو ..... ہے۔

(ا) خدمتِ خلق (ب) صبر اور حوصلہ (ج) خوبی نفس (د) غرور کا خاتمه

-2 نظام عبادت کی بنیاد ..... پر ہوتی ہے؟

(ا) نظام معاشرت (ب) نظریہ حیات

(ج) عقائد (د) الہامی کتب

-3 انسان کی اندر وہی کیفیت بدلتے کے لیے ہر مذہب نے ایک ..... دیا۔

(ا) نظام معاشرت (ب) نظام عبادت

(ج) نظام زیست (د) ایک خاص طیقہ

-4 نظام ہائے عبادت ..... سکھاتے ہیں۔

(ا) اطمینان و ضبط (ب) پابندی وقت

(ج) خدمتِ خلق (د) الف، ب، ج

-5 عبادات سکھاتی ہیں۔

(ا) خوبی نفس اور صبر (ب) پابندی وقت (ج) آداب زندگی (د) الف، ب، ج

6۔ کروار سازی اور تحریر سیرت کے لیے ..... لازم ہے۔  
 (ا) عاجزی (ب) مکبر اور غرور جسی فنگی بیماریوں سے پرہیز  
 (ج) عبادت (ج) اب، حج  
 (د) صحیح محل کے سامنے حص اور قلقل کے سامنے غن کا یعنے۔

1۔ نہ ہب اپنی اقدار کے ذریعے انسان کو بدلتا ہے۔  
 2۔ عبادت کی بنیاد عقائد پر ہوتی ہے۔  
 3۔ عبادات کا اہم نہ ہی پہلو خدمتِ حق ہے۔  
 4۔ دعا کی قبولیت سے انسانی رویے بھی بدلتا جاتے ہیں۔  
 5۔ ہر نظامِ عبادت انسان میں عاجزی پیدا کرتا ہے۔  
 (و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں  
 1۔ طلبہ مختلف گروہوں میں کارکردگی اور ایجاد میں افراد کی ترقی زندگی پر کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں؟ اہم نکات پر مشتمل چارٹ بنا کیں۔  
 2۔ کسی ایسے شخص کا انٹرویو کریں جس نے زندگی کا چلن اچانک بدلتا یا ہوا اور نیک عادات اپنائی ہوں۔ آپ فوٹ کریں کہ اس نے کون کون سی بری عادتوں ترک کیں اور نیک عادات اپنا کیں۔ وہ بات پر بھی غور کریں اور اپنے مشاہدات کی روشنی میں بتائیں کہ انسان پر مذہب کیسے اثر انداز ہوتا ہے؟  
 (و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1۔ طلبہ کو عبادت گزار افراد کی اخلاقی برتری کے بارے میں اس طرح بتایا جائے، کہ ان میں عبادت کا ذوق و شوق پیدا ہو۔  
 (امانت وار، سچا، جرأت مند، دیانتدار وغیرہ)



## علمی مذاہب میں اخلاقی اقدار

تمام مذاہب کی بنیاد اخلاق پر ہے۔ سارے پیغمبروں اور مصلحین نے دوسروں کے حقوق پورے کرنے، برائیوں سے بچنے، پاکیزگی، پرہیزگاری، رحم دلی، درمندی، عدل و انصاف، دوسروں کی مد و خدمت خلق پر زور دیا۔ حتیٰ کہ بدھ مت اور جین موت وغیرہ ایسے مذاہب ہیں جن میں موت کے بعد زندگی اور جواب دہی کا تصور موجود نہیں ہے بلکہ ان کی بنیاد ہی سراسرا اخلاق پر ہے۔ آپ ذرا غور کریں تو آپ پر یہ واضح ہو گا کہ اچھائی کو عام کرنے اور برائی کو ختم کرنے کے دو ذریعے ہوتے ہیں ایک قانون اور دوسرا اخلاق۔ قانون کے خوف سے بھی برائی کم ہوتی ہے، لیکن معاشرتی اخلاقی دباؤ اس سے کہیں زیادہ موثر ہوتا ہے۔

کسی آدمی کی شخصیت و طرح سے دوسروں کو متاثر کرتی ہے۔ ایک شکل و صورت، لفظ یا ذہانت سے اور دوسرا اخلاقی خوبیوں سے۔ ان میں حسن یا خوبصورتی، وجہت اور ذہانت ایسی خوبیاں ہیں جن کے پیدا کرنے میں ایک فرد کا کوئی عمل دخل نہیں ہوتا بلکہ یہ خالق والک کی عطا کردہ ہوتی ہیں جبکہ در دل، رحم دلی، چھائی اور پاکیزگی ایسے اوصاف ہیں جن کے پیدا کرنے میں ایک فرد کی نیت، محبت اور کوشش کا دخل ہوتا ہے اس لیے یہ اسے صاحب کردار بنا دیتی ہیں۔ یہ اخلاقی خوبیاں مذہب کی ذہنیں ہیں اور تاریخ میں شرف انسانیت ان کی وجہ سے قائم ہے۔

دنیا کے تمام مذاہب کی بنیاد اخلاق پر ہے۔ بے شک انسان عادات و خصائص، طرز زندگی، خاندانی روایات، معاشی اور معاشرتی حالات کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں، لیکن اخلاقی اقدار کا اپنا نام اور ان پر عمل کرنا آپ عام معاشرتی زندگی میں ہر جگہ دیکھ سکتے ہیں۔ آپ نے دیکھا ہو گا کہ چڑیا کا بچہ گھونسلے سے گر پڑے تو ماہتا کی ماری چڑیا، سوسو طریقوں سے اسے اٹھانے کے لیے امداد کے۔ اس چڑیا کو دیکھ کر انسان کا دل بھی پتخت جاتا ہے۔ یہ رحم کا جذبہ ہے جو انسانی دل میں امداد آتا ہے۔ اب اگر آپ کا جی چاہتا ہے کہ اس چڑیا کی مدد کی جائے اور آپ اس کے بچے کو اٹھا کر گھونسلے میں ڈال دیتے ہیں تو یہ درمندی ہے۔ اسی طرح ایک شکاری ہرنی کا بچہ اٹھا کر گھوڑے پر سوار ہو کر جانے لگا تو ہرنی نے دیکھ لیا وہ بتا ہو کر دوڑی۔ اس کے ساتھ ہی اس نے ایک دلوڑ جیتی ہے۔ اس کی آواز میں ایسا سوچتا کہ شکاری کا دل پتخت گیا اور اس نے بچہ چھوڑ دیا۔ درمندی کا یہ جذبہ رحم دلی کا عکاس ہوتا ہے۔

آپ نے کسی آدمی کو دیکھا ہے جو جہاڑیوں سے گزر رہا ہو۔ وہ بڑی احتیاط سے سست سست کر، کپڑوں اور بدن کو بچا بچا کر گزرتا ہے۔ دنیا میں ہر طرف برائیوں کے بڑے بڑے فریب پھندے ہیں۔ ان سے بچ کر چلتا ہی پرہیزگاری ہے۔ ہر مذہب اپنے ماننے والوں کو نیک و بد کھجادیتا ہے اور پھر انھیں دیانتاری، خدمت خلق، درمندی اور رحم کی جزا اور بد دینی، ظلم اور دوسروں کی حق تلفی کی سزا کے بارے میں بھی بتاتا ہے۔ انسانی فطرت سليم ہو، نیز والدین اور اساتذہ نے اچھی تربیت کی ہو تو انسان پرہیزگار بن کر نیکی کے داشتے پر چلتا ہے تمام بیوں اور مصلحین نے پرہیزگاری کے عملی نمونے دیے ہیں۔

رحم وہ عظیم اخلاقی قدر ہے، جسے دنیا بھر میں عزت کی لگاہ سے دیکھا جاتا ہے اور ہر مذہب اسے اپنانے کی تلقین کرتا ہے۔

اسلام نے جانوروں سے ان کی طاقت سے زیادہ کام نہ لینے اور ان کی خدمت کرنے کا حکم دیا ہے۔ جانوروں کو آپس میں لڑانے سے منع کیا ہے۔ بدھ مت اور جین مت میں تو کیڑے مکروہوں کو مارنا بھی منع ہے۔ جین مت کے بھکشوائے جسم پر رنگنے والے کیڑے مکروہوں کو نہیں جھاڑاتے۔ ان کے ہاں جانوروں کے علاج اور خدمت کے لیے پناہ گاہیں بنائی جاتی ہیں۔ کراچی میں نسروان جی مہتا (زرشٹ نہ ہب کے پیرو) جب بلدیہ کے میرے تو انہوں نے جہاں انسانوں کے لیے ہسپتال بنوئے وہاں جانوروں کی خدمت کے لیے بھی بڑے کام کیے۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان ہے: ”جو حرم نہیں کرتا اس پر حرم نہیں کیا جاتا۔“ حاجی نے اسی بات کو شعر کا روپ دیا ہے۔

خدا رحم کرتا نہیں اس بشر پر  
نہ ہو درد کی چوت جس کے جگر پر  
خواتین میں رحم اور درمندی کا جذبہ ہوتا ہے۔ ایک عورت جس عورت سے لڑ رہی ہوتی ہے، اسی کے بیچے کور دتا دیکھ کر  
چونے لگتی ہے۔ بدھ مت میں درمندی کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ وہ وانش اور درمندی کو بدھ مت کے دو ستون گردانتے  
ہیں۔ گوتم بدھ نے کہا کہ جب تک ایک بھی انسان دکھ میں جتنا ہے میری خوشی اور سوری ہے۔ دراصل درمندی (دوسرے کے دکھ کو  
محسوں کر کے مدد کرنے کو جی چاہتا) دوسرے کے دکھ در دکھوا کھا رہی گی۔

دوسروں کی مدد کا جذبہ جہاں بھی ہمدردی کا مظہر ہے، وہاں کئی اخلاقی خوبیاں اس میں سمجھا ہو جاتی ہیں۔ تمام  
مذاہب میں دوسروں کی مدد کو حقوق العباد قرار دیا گیا ہے اور خود غرضی کی خوب خوب خدمت کی گئی ہے۔ یہ نوع منجع کی تعلیمات  
میں اس پر اور زیادہ توجہ دی گئی ہے۔ مسکی دکھی انسانیت کی خدمت کے لیے ہمیشہ پیش پیش ہوتے ہیں۔ آپ نے قدرتی  
آفات کے موقع پر دیکھا ہو گا کہ مذہبی تھیں اور غیر حکومتی ادارے (N.G.O) سب سے آگے ہوتے ہیں۔ یہ مذاہب کی تلقین  
اور تربیت کا شرہ ہے۔ اسلام میں فریضوں کو کھانا کھلانا، قربانی کا گوشت، صدقات، عذر اور رکوۃ وغیرہ اسی مقصد کے لیے ہیں۔ سکھ  
مذہب میں اس پر بڑی توجہ دی گئی ہے۔ ان کے ہاں پر شاد مذہبی تفریق کے بغیر تقسیم کیا جاتا ہے۔ ہندومت میں بھی خدمتِ خلق پر  
زور دیا گیا ہے۔ لاہور کا سرگنگارام ہسپتال ایک ہندو نے بنایا تھا۔ خدمتِ خلق دراصل بڑی عبادت تصور کی جاتی ہے۔

بھی ہے عبادت، سمجھی دین و ایماں  
کہ کام آئے دنیا میں انسان کے انسان

دیانت داری اور امانت داری تمام تغیروں اور دیگر اخلاقی تعلیمات پر مبنی مذاہب کے بانیوں کے ذاتی اوصاف میں  
شامل رہی ہیں۔ ان کی لاکھ مخالفت کی گئی مگر ان کی دیانت داری، امانت داری، راست بازی اور خنود و گذر کی شخصی خوبیوں کا ہمیشہ  
اعتراف کیا گیا۔ دنیا کا کاروبار درحقیقت دیانت داری اور راست بازی کا تقاضا کرتا ہے۔ مذاہب کے مبلغین نے عملی ثبوت  
دیا۔ انہوں نے کاروبار میں نہ بد دیانتی کی اور نہ جھوٹ بول کرنا جائز منافع کیا بلکہ جان کو خطرے میں ڈال کر بھی انہوں نے ہمیشہ

بولا اور وہ راست رو بھی رہے اور راست باز بھی۔ سچائی تو وہ خوبی ہے جس میں ہزار خوبیاں پہاں ہیں۔

ہندو مت، مسیحیت، اسلام، کھنڈ پر اور دوسرے مذاہب میں ناپ تول کے پیلاتے درست رکھتے پر زور دیا گیا ہے۔ دیانتداری وہ خوبی ہے جس کی وجہ سے قوموں کو زوال نہیں آتا۔ دیانت داری کا اتنا خیال رکھا گیا کہ اسلام نے مشورے کو بھی امانت قرار دیا۔ لاکھ کوشش کے باوجود ہمارے روتوں سے دوسروں کے دل دکھتے ہیں۔ بعض اوقات، غصت، غلط فہمی یا اشتعال انگیز صورت حالات میں آدمی دوسرے سے زیادتی کا مرکب ہوتا ہے۔ اس سے بعض اوقات اتنا فتنہ و فساد پیدا ہوتا ہے کہ حالات پر قابو پانی مشکل ہو جاتا ہے۔ ایسے حالات میں اصلاح کا ایک ہی پہلو ہے، کہ خداونی عفت، جو وہ ہندووں میں بھی دیکھنا چاہتا ہے، غنو و درگذر سے کام لیا جائے۔ دل سے معاف کر دینے سے ہرے اچھے اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ انتقام کی طاقت رکھنے کے باوجود معاف کردیا بہت بڑی بات ہے۔ دراصل غنو و درگذر وہ خوبی ہے، جس سے دنیا قائم ہے۔ تمام مذاہب کے بانیوں نے ظلم اور زیادتیاں برداشت کیں مگر صبرا اور درگذر سے کام لیا اس وجہ سے وہ مذہب پھیلتا ہی چلا گیا۔ فتح مکہ کی مثال بڑی اہم ہے، جب حضرت محمد صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے اپنے جانی و شمنوں کو معاف کر دیا تھا۔ مسیحیت میں بھی اس اخلاقی قدر پر بہت زور دیا گیا ہے کہ کوئی داکیں گال پر تھپٹ مارے تو بیان گال بھی چیش کر دو۔

انسان کسی حد تک باخلاق ہو سکتا ہے مذاہب کے بانیوں نے اس کا عملی ثبوت دیا ہے۔ آپ ان بانیوں کی زندگی کا جائزہ لیں تو آپ کو معلوم ہو گا کہ ان تفہیروں اور بانیوں حضرت موسیٰ علیہ السلام، حضرت عیسیٰ علیہ السلام، حضرت محمد صلی اللہ علیہ والہ وسلم اور دیگر غیر الہامی مذاہب کے بانیوں کو تم بدھ، زرثشت، مہا ویر اور بابا گرو ناک دیوبھی نے رحم و ملی، عدل و انصاف، درد مندی، غفو و درگزر، دیانتداری اور راست بازی جیسے اعلیٰ اخلاقی اوصاف سے کروزوں انسانوں کا دل مودہ لیا۔ حقیقت یہ ہے کہ بھی اخلاقی اقدار دنیا میں انسان کے سکھ ہمیں اور آخرت میں نجات کی ضامن ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1 "مذاہب اور اخلاقی اقدار باہم لازم و ملزم رہے ہیں" بحث کریں۔
- 2 مثالوں سے وضاحت کریں کہ رحم اور درد مندی انسانی زندگی کے لیے اہم ہیں۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 تمام مذاہب کی بنیاد کس پر ہے؟
- 2 اخلاقی خوبیاں کیسے پیدا کی جاسکتی ہیں؟
- 3 جب کسی کو تکلیف میں دیکھ کر اس کی مدد کوئی چاہے تو اسے کون سی اخلاقی خوبی کہیں گے؟
- 4 عورتوں میں کون سی اخلاقی خوبیاں وافر ہوتی ہیں؟

5- رحم کے بارے میں کوئی شعر لکھیے۔

6- اخلاقی خوبیوں کے عملی نمونے کہاں ملتے ہیں؟

(ج) درست جواب کو شان (✓) لگائیے۔

1- تمام مذاہب کی بنیاد پر ہے۔

(ا) عبادات (ب) اخلاقیات (ج) اعتقادات (د) انسانی نفیات

2- جانوروں کی جان کا زیادہ خیال میں رکھا جاتا ہے۔

(ا) سکھمت (ب) جین مت (ج) ہندومت (د) بدھ مت

3- رحم اور درودمندی کا جذبہ میں زیادہ ہوتا ہے۔

(ا) عورتوں (ب) مردوں (ج) بچوں (د) الف، ب، ج

4- برائی روکنے کا زیادہ مؤثر تھیار ہے۔

(ا) قانون (ب) درگزرا (ج) معاشرتی دہاد (د) اخلاقی تربیت

(د) کالم (الف) کارپٹ کالم (ب) سے سمجھیے اور جواب کالم (ج) میں لکھیے۔

| کالم (ج) | کالم (ب)  | کالم (الف)     |
|----------|-----------|----------------|
|          | درودمندی  | دل بھر آنا     |
|          | رحم       | مدو کوچی چاہتا |
|          | دیانتداری | خدمتِ طلاق     |
|          | عبادات    | ہب تول         |

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں:

1- چند طلبہ مختلف مذاہب کی اخلاقی اقدار الگ الگ لکھیں۔ اس کے بعد ان مذاہب کی مشترک اور اخلاقی اقدار کا ایک خوب صورت چارت تیار کریں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- طلبہ کو اچھے اعمال کے نیک انجام، اجر اور آخرت میں صلکے موضوع پر واقعات سنائیں تاکہ انہیں اچھائی کی تحریک ملے۔



## انسانی کردار سازی پر احتساب کے اثرات

انسان اور دیگر زندہ اجسام کے اندر نئے خلیے پیدا اور پرانے نئے رہتے ہیں گویا تغیر اور تجرب ایک ہی وقت میں جاری رہتی ہے۔ اگر غور کریں تو انسانی تغیر میں تسلی اور بدی کی قوتیں ہمہ وقت مصروف کار رہتی ہیں اور کچھ اندر وہی اور بیرونی عناصر کے عمل دخل سے ان کا توازن قائم ہوتا یا بگزتار ہتا ہے۔ مذاہب کے نظام ہائے اخلاق برائی سے روکتے اور اچھے کام کرنے کی تلقین کرتے ہیں اسی طرح انسان خود بھی تغیر و ترقی کے لیے قانون سازی کرتا ہے جس کے ذریعے تجسسی قوانین کی روک تھام اور سرکوبی کا بندوبست کیا جاتا ہے۔

احتساب، محاسبہ یا مواخذہ انسان کی بدی کی راہ روکتا اور عدل و انصاف قائم کرتا ہے۔ اس لیے احتساب کے لیے قاعدے اور قوانین بنائے جاتے ہیں۔ مذاہب اس سلسلے میں نہ صرف رہنمائی کرتے ہیں بلکہ قوانین کے لیے بنیادیں بھی فراہم کرتے ہیں جن پر قوانین بنائے کر رہا تھا کی جائے اور عدل قائم کیا جاسکے۔ آپ دنیا کے مختلف قوانین کا جائزہ لیں تو احتساب کے لیے بنائے قوانین کا بڑا حصہ مذاہب کا فراہم کردہ نظر آئے گا۔ جن جرام کا کھوئ نہ لگایا جاسکے یا محاس پر ممکن نہ ہوا یہ جرام کی سزا روز آخرت پر اٹھا رکھی جاتی ہے۔

انسان ہر بے مہمانیں ہے۔ ہر فرد کو اپنے اپنے دائرہ کار میں ذمہ دار تھہرایا گیا ہے۔ اساتذہ تعلیمی اداروں میں بچوں کی تعلیم و تربیت کے ذمہ دار ہیں۔ اگر اساتذہ فرائض سے کوئی ہی بر تسلی، تو سربراہان اور سربراہ سرزنش اور قاعدے قانون کی کارروائی سے ان کا مواخذہ کر سکتے ہیں۔ اگر سربراہ چشم پوشی کرے تو محکم تعلیم اس کی کوئی ہی احتساب کرتا ہے۔ اسی طرح درجہ درجہ حقوق و فرائض کے دائرے میں اصلاح کا عمل جاری رہتا ہے۔ مذاہب کی اخلاقی تعلیمات میں بھی اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ دوسروں کی حق تلفی نہ ہو اور جزا اور سزا کے تمام پیمانے بھی اسی لیے ہیں، کہ دو دوہ کا دو دوہ اور پانی کا پانی الگ ہوتا ہے۔ آخرت میں حساب و کتاب کا نظام بھی احتساب ہی کی ایک عمدہ صورت ہے۔

احتساب کا ایک آل انسان کے اندر بھی موجود ہے۔ اسے تغیر کہتے ہیں۔ جب ہم غلط کام کرتے ہیں یا اپنے حق سے زیادہ کی خواہش کرتے ہیں، یا دوسرے کا حق تلف کرتے ہیں تو تغیر اس کی نہ مت کرتا ہے۔ زم خواہ و روشن تغیر طبیعتیں اس آواز پر کان دھرتی اور اپنے رویے درست کر لیتی ہیں۔ لیکن یہاڑا زیادہ ہو تو پھر دیگر دیگر ذرائع استعمال کیے جاتے ہیں۔ سب سے بڑا احتساب خود مذاہب کا پیدا کر دیا اور حساس ذمہ داری اور جواب دہی کا احساس ہے۔ جب انسان کو یقین ہو کہ اسے خدا کے سامنے ہر عمل کا حساب دینا ہے۔ تو وہ ظاہر اور چھپے ہر عمل کے لیے احساس جواب دہی سے سرشار ہوتا ہے اور خدا خونی اسے راو راست پر رکھتی ہے۔ اس کے برخلاف صرف قانون کا خوف تمام لوگوں کو سیدھا نہیں رکھ سکتا۔ تیرا طریقہ یہ ہے کہ انسان کی لائچ اور بے لگام خواہشوں کو لگام دینے کے لیے قوانین بنائے جاتے ہیں۔ یہ احتساب، گرفت اور گمراہی اور جواب دہی نہ صرف معاشروں کی ضرورت ہیں بلکہ ان کی بقا کے ضامن بھی ہیں۔

تاریخ کے ہر دور میں اور دنیا کے تمام ممالک اور معاشروں میں جہاں ایک طرف تحریر و ترقی کے لیے افراد اور ادارے کام کرتے ہیں، وہاں دوسری طرف تجزیب کار، قانون سنکن اور منقی کاموں کی روک تھام کے لیے ادارے بھی موجود ہوتے ہیں۔ مگر پولیس اور عدالتوں کے علاوہ منقی رجھات کی حوصلہ تھنی کے لیے اور بھی بہت سے ادارے قائم کیے جاتے ہیں۔ جن میں احتساب کئی طریقوں سے کیا جاتا ہے۔ اسلام میں متحسب کا ایک مستقل ادارہ قائم ہے جس کے اپنے ضابطے ہیں اور وہ ریاست میں ہمہ وقت سرگرم رہتا ہے۔

تعلیم کے دوران تمام قطبی اداروں میں اخلاقی تربیت کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ یہ تربیت جتنی اچھی ہو معاشرے اتنے ہی تو انہار ہتے ہیں اور ان میں بد اخلاقی کا نق卜 لگانا دشوار ہو جاتا ہے سیاسی میدان میں حکومت کا احتساب پاریمان کرتی ہے۔ پاریمان کی پلک اکاؤنٹس کمپنی بھی اسی لیے ہوتی ہے۔ پاریمنٹ کی قائم کمپنیاں بھی احتساب کا کام کرتی ہیں۔ بعض اوقات اہم نویت کے قومی معاملات میں عدالت عظیٰ خود بھی حرکت میں آتی ہے۔

انتظامی معاملات میں موافقے کا انداز مختلف ہوتا ہے۔ حکام اپنے ماتحت عملے کی کارکردگی کا مسلسل جائزہ لیتے رہے ہیں اور ان کی کوتاہیوں اور کمزوریوں کا حساب لے کر معاملات درست رکھتے ہیں۔ ذرا بڑے معاملات میں جائزہ کمپنی ہا قاعدہ تقاضش کر کے اور حالات کا گھون لگا کر رپورٹ دیتی ہے اور صفائی کا موقع دے کر جرم ثابت ہونے پر ملزم کے لیے سزا کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔ اسے صفائی کا موقع دیا جاتا ہے۔ حکومت افران کے خلاف شعبہ شکایات قائم کرتی اور کھلی کچھریوں کا انعقاد کرتی ہے۔ پاکستان میں وقاری اور صوبائی سطح پر متحسب مقرر کیے گئے ہیں، جو ہزاروں شکایات کا ازالہ کرتے ہیں۔ متحسب کو اعلیٰ عدالتی اختیارات حاصل ہوتے ہیں۔

نجی سطح پر احتساب کا طریقہ مختلف ہوتا ہے۔ ادارے اور کمپنیاں اپنے ملازمین کی کارکردگی کا اپنے طریقے سے جائزہ لیتی ہیں۔ روزمرہ کبوالیات مہیا کرنے والی کمپنیاں سخت مندانہ مقابلوں کی فضائی قائم رکھتی ہیں۔ مال کا معیار بڑھایا جاتا ہے۔ عموم کی پسند ناپسند بھی احتساب کا درجہ رکھتی ہے، اس سے مال اور خدمات کا معیار بہتر رہتا ہے۔

احتساب اور موافقے کے اثرات انسانی روپیوں پر ہوتے ہیں، غلط روپیوں کی اصلاح ہو جاتی ہے اور ضمیر کی خلش ختم یا کم ہو جاتی ہے۔ جن معاشروں میں قانون کی عمل داری (یہ بھی احتساب کا ایک طریقہ ہے) اور کڑے احتساب کی روایت موجود ہوتی ہے وہاں جرائم کم ہوتے ہیں۔ انسانی ذہن کی منقی قوتیں، لائق تربیتیات، ہرملک اور معاشرے میں الگ بھگ ایک جسی ہوتی ہیں۔ کروڑوں اربوں کے فرماڈ، قتل، آبروریزی، دہشت گردی اور دھوکہ دی کے واقعات مشرق و مغرب میں ہر جگہ ہوتے ہیں۔ البتہ جہاں تربیت سے ذہن بدل دیئے جائیں، ہمیجی انصاف عوام کو میر آئے، جواب دی کا احساس ہیدار اور موافقے کی روایت پختہ ہو وہاں جرائم کم ہو جاتے ہیں۔

انسان کی تربیت مال کی گود سے شروع ہوتی ہے۔ قطبی ادارے مزید تربیت کرتے ہیں۔ اس سے بچے کی کروار سازی ہوتی ہے۔ اس سارے عمل اور روپیوں کے بننے میں جزا اور سزا کے عوامل بھی کار فرمایا ہوتے ہیں۔ معاشرے کی اخلاقی قوت کا دباؤ

بھی احساب کا کام کرتا ہے۔ بہت سے غلط کام اس لینیں ہوتے کہ معاشرتی دباؤ زیادہ ہوتا ہے، کچھ لوگ اخلاق کی اس بلندی پر ہوتے ہیں، کہ ہر قسم کی مشکلات برداشت کر لیتے ہیں مگر غلط کاموں سے باز رہتے ہیں۔ سزا کا ذر اور خیر کی خلش انسانی رویوں کی سست درست رکھتے ہیں۔ قانون قاعدے کا بھی انسانی زندگی میں احساب اور گرفت کا اثر ہے اسی سے معاشرے مہذب بنتے ہیں۔ احساب سے احساس ذمہ داری بھی بڑھ جاتا ہے اور یہ احساس تغیر و ترقی کے پیسے کروں دواں رکھتا ہے۔ احساب کا نظام معاشرتی قدریوں کے تحفظ، قانون کی عملداری، سماجی رویوں کے دباؤ اور اخلاقی امور کو تقویت اور زندگی عطا کرتا ہے۔ عالیٰ مذاہب میں آخرت کا تصور اور اپنے اعمال کے لیے جواب دہی کا تصور نہ صرف انسان کو مہذب بناتا ہے بلکہ انسانی معاشرے کو برائی ترک کرنے اور نیکی اپنانے کا موثر ترین ذریعہ ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1۔ احساب کے قوموں کی ترقی پر کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں۔
- 2۔ قانون کس طرح احساب کا کردار ادا کرتا ہے؟

(ب) مختصر نوٹ لکھیں۔

(i) انسانی خیر اور احساب      (ii) ترغیبات اور احساب

(ج) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1۔ احساب کی تعریف کریں۔
- 2۔ انسان کا خیر کیا ہے؟

-3۔ مذہب احساب کے لیے کیسے راہ ہموار کرتا ہے؟

-4۔ تغیری اور تجزیی عناصر کا آپس میں کیا تعلق ہے؟

-5۔ معاشرے کی اخلاقی قوت کے دباؤ کا اثر کیا ہوتا ہے؟

(د) درست جواب پر ثان (✓) لگائیے۔

-1۔ انسانی سوسائٹی کو متاثر کرتے ہیں۔

(ا) تجزیی عناصر (ب) تغیری عناصر (ج) قانونی اوارے (د) الف، ب، ج

-2۔ احساب ضروری ہوتا ہے تاکہ

(ا) عدل و انصاف فائدہ ہو سکے (ب) تجزیب کم ہو جائے

(ج) مخفی رجحانات کی حوصلہ شکنی ہو (د) الف، ب، ج

3- انسان کے اندر احصاب کی کنجی ہے۔  
 (ا) دل (ب) دماغ (ج) ضمیر (د) بصیرت

4- محابے کے بعد  
 ((ا) غلطی کی اصلاح ہو جاتی ہے  
 (ب) تحریب کا عمل اور تیز ہو جاتا ہے  
 (ج) ضمیر کی خلش ختم ہو جاتی ہے  
 (د) کوئی فرق نہیں پڑتا

5- انسانی رویے بدلتے میں بڑا کردار کا ہے۔  
 (الف) جزا اور سزا (ب) مواد خدے (ج) اخلاقی دباؤ (د) ثابت سوچ  
 (و)۔ کالم (الف) کاربیٹ کالم (ب) سے کچھی اور جواب کالم (ج) میں لکھیے۔

| کالم (ج) | کالم (ب)          | کالم (الف)     |
|----------|-------------------|----------------|
|          | جرائم             | بصیری و تحریکی |
|          | نیکی اور بدی      | بچوں کی تربیت  |
|          | اساتذہ اور والدین | احصاب کی کنجی  |
|          | ضمیر              | کڑا احصاب      |
|          | اخلاقی تربیت      | سزا کا خوف     |

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں  
 1- ہر طالب علم یہ کہ کرتا ہے کہ اسکوں اور کمرہ جماعت میں طلبہ کا احصاب کیسے ہوتا ہے؟  
 2- چند ایک طلبہ تائیں کہ کسی غلطی پر ان کے ضمیر کی آواز کیا تھی۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:  
 1- طلبہ میں سے کسی ایک کو ج اور دو کو کیل (وکیل استغاش اور وکیل صفائی) مقرر کریں۔ عدالت لگائی جائے اور مختلف جرائم میں ملوث طلبہ کا احصاب کر کے سزا اتنا جائے اور کچھ کو بردار کر کے چھوڑ دیا جائے۔



## مذہبی تعلیمات میں پابندی و قوت

وقت انسان کا سب سے قبیل سرمایہ ہے اور انسان ہی کوئی اختیار حاصل ہے کہ چاہے تو اسے کام میں لائے یا اسے شائع کرے۔ وقت ذخیرہ کیا جاسکتا ہے اور نہ پیشی استعمال میں لایا جاسکتا ہے۔ آپ میں سے ہر ایک کے پاس دن رات کے چوٹیں سگھتے ہوتے ہیں۔ جو بھی اس وقت کی دولت سے فائدہ اٹھاتا ہے، وہ کامیاب ہے اور جو اسے شائع کرتا ہے، وقت اسے کہیں کا نہیں چھوڑتا۔ یاد رہے کہ وقت بندگی سے گرفتی ریت یا براف کے پکھلاو کی طرح غیر محض اندماز میں گزرتا ہے اور پہ بھی نہیں چلتا۔ مذاہب میں بھی وقت کو بہت اہمیت دی گئی ہے۔ جن مدت میں تو وقت (کال) کو ایک ابدی حقیقت قرار دیا گیا ہے۔

مذاہب کئی طرح سے وقت کی اہمیت بتاتے اور پابندی و قوت کی تائید کرتے ہیں۔ تمام مذاہب میں عبادات کے نظام موجود ہیں اور اکثر فرض کی ادائیگی کے لیے باقاعدہ نظام اوقات بھی دیا ہوتا ہے۔ ہندو مت، یہودیت، یوسائیت، اسلام اور سکھ مذہب میں اگرچہ عبادات کے نظام ایک دوسرے سے مختلف ہیں مگر ان سب میں اوقات کی پابندی لازمی ہے۔ عبادات گاؤں میں اجتماعی عبادت ہوتی ہے تو لوگوں کو وقت پر عبادت گاہ میں پہنچنا ہوتا ہے۔ ہندو مت میں صحیح سوریے اٹھنا، اشان کرنا اور مندر میں پوجا کرنے کے اوقات مقرر ہیں۔ یہودی یہفتوں کے روز اور مسکنی اتوار کو مقررہ اوقات میں عبادت کرتے ہیں جبکہ مسلمان نماز جمعہ کا وقت مقررہ پر اہتمام کرتے ہیں۔ مسلمانوں کی تمام عبادت گاؤں میں عبادت کے اوقات مقرر ہوتے ہیں اور نظام الاعوامات آؤزیں کیا ہوتا ہے۔ جن مذاہب میں روزہ رکھنا فرض ہے ان کے لیے بھی اوقات مقرر ہوتے ہیں۔ اسلام کے جامع عبادات کے نظام میں روزانہ پانچ وقت کی نماز، نماز جمعہ، نماز عیدین اور مختلف قسم کی مستحب عبادات (نوافل) کے لیے اوقات تنیں ہیں۔ اسی طرح جو اور قربانی کے دن بھی مقرر ہیں۔

آپ کسی بھی مذہب کی عبادت گاہ میں جائیں، آپ کو عبادات کے نظام الاعوامات کا اندازہ ہوگا۔ مسجد میں نمازوں کے اوقات کا نظام ملے گا۔ روزوں کی اظماری کے لیے باقاعدہ اوقات شائع کیے جاتے ہیں۔ بدھوں کا وہارہ ہو یا سکھوں کا گردوارہ، ہندوؤں کا مندر ہو یا مسیحیوں کا چرچ، وہاں عبادت کے اوقات کی پابندی لازمی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مذاہب میں انسان کو وقت کی اہمیت اور پابندی و قوت کے سبق دیئے جاتے ہیں۔ زندگی دراصل اسی پابندی و قوت کا دوسرا نام ہے۔ جبکہ آوارگی میں وقت ضائع کرنے کو زندگی نہیں کہا جاسکتا۔

ذراغور سمجھیے فطرت ہمیں وقت کی پابندی کے کیا کیا سبق سکھاتی ہے؟ سورج وقت پر طلوع ہوتا ہے، چاند تاروں کی گردش، موسموں کی آمد و رفت اور کائنات کا ہر ذرہ وقت کا پابند ہے گویا فطرت انسان کو یہ بتا رہی ہے کہ اگر وقت کی پابندی نہ کی جائے، تو کائنات کا وجود یکندوں میں ختم ہو سکتا ہے۔

یوم آخرت میں انسان سے سب سے بڑا سوال یہ ہو گا کہ زندگی (جو وقت کا دوسرا نام ہے) کیسے گزاری؟ یہ حدیث نبوی ہے کہ یوم آخرت میں جن پانچ چیزوں کا پوچھا جائے گا ان میں پہلا سوال یہ ہو گا کہ عمر کیا صرف کی؟ ایک اور فرمان نبوی ہے کہ لوگ دو چیزوں سے فائدہ نہیں اٹھاتے ایک صحت اور دوسرا فرست کے اوقات۔

تمام مذاہب کی تعلیمات میں عبادات کو فضیلت حاصل ہے اور عبادات میں پابندی وقت کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ اکثر مذاہب میں عبادات کے اوقات صحیح سویرے شروع ہوتے ہیں۔ انسان نے مشین کا حصہ بن کر اپنے نظام الاؤقات بدل دیے ہیں جس سے نا آسودگی بڑھتی جاتی ہے۔ دین اور مذاہب عین فطرت ہیں اور وہ فطرت کے قریب رہنے کا درس دیتے ہیں۔ اوقات کی پابندی اور اصل فطرت سے ہم آئندگی کا دوسرا نام ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1 مذاہب میں پابندی وقت کی تلقین پر مضمون لکھیے۔
- 2 مذاہب میں کون کون سے امور وقت کی پابندی کی تربیت دیتے ہیں؟ مفصل لکھیے۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 وقت کی دولت ہے؟
- 2 کون سی دولت تمام انسانوں کو برادری گئی ہے؟
- 3 عبادات اور وقت کا تعلق کیا ہے؟
- 4 وقت کے حوالے سے فطرت ہمیں کیا سبق دیتی ہے؟
- 5 روزِ محشر سے بڑا سوال کیا ہو گا؟

(ج) درست جواب پر (✓) لگائیے۔

- 1 انسان کی سب سے قیمتی محتاج ہے۔

(د) اخلاق (ل) صحت (ب) دولت (ج) وقت

- 2 عبادات کے لیے ضروری ہے۔

(د) عقیدہ (ل) طہارت (ب) وقت کی پابندی (ج) صحت

- 3 تمام انسانوں کو ایک چیز برادری گئی ہے۔

(د) سوچوں کو جھ (ل) صحت (ب) ذہن (ج) وقت

4۔ فطرت ہمیں کا درس دیتی ہے۔  
 (ا) اصولوں کی پابندی  
 (ب) وقت کی پابندی  
 (ج) شرع کی پابندی  
 (د) اخلاقیات

5۔ چھٹی برف کا احساس دلاتی ہے۔  
 (ا) وقت گزرنے کا احساس دلاتی ہے۔  
 (ب) دنیا میں ہر چیز کے ختم ہونے  
 (ج) درجہ حرارت کی تبدیلی  
 (د) ہر چیز قائم کے ہونے  
 (e) صحیح جملے کے سامنے حصہ اور فلکٹ کے سامنے غلکھیں۔

1۔ وقت کے استعمال کا اختیار فرد کو حاصل ہے۔  
 2۔ مذاہب اہمیت کی بجائے وقت کی پابندی پر زور دیتے ہیں۔  
 3۔ آخرت میں انسان کے سامنے سب سے بڑا سوال اعمال کا ہو گا۔  
 4۔ وقت کی پابندی فطرت ہے تم آہنگی کا دوسرا نام ہے۔  
 5۔ تمام مذاہب کی تعلیمات میں وقت کو فضیلت حاصل ہے۔

(e) طلبہ کے لیے مر گرمیاں  
 1۔ کوئی طالب علم کرہ جماعت میں برف کے گلاؤے کے چھلنے کا مظاہرہ کر کے بتائے کہ وقت کس طرح غیر محسوس طریقے سے گزرتا ہے۔  
 2۔ کرہ جماعت میں لگے کاک یا گھری کی سینڈوں کی سوئی پر نظر جما کر وقت کے گزرنے کا احساس کیجیے۔  
 3۔ اگر طالب علم وقت کی قدرتہ کرے تو کیا تائج نکلتے ہیں؟ اس پر گروہی مباحثہ کر کے اہم نکات نوٹ کریں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:  
 1۔ گھری کی ایجاد سے پہلے وقت کے پیاناوں کے بارے میں بتائیے مثلاً ریت کی ریزش، سورج، چاند ستاروں کی حرکت اور سایہ وغیرہ  
 2۔ بندھنگی میں ریت کی ریزش سے وقت کا احساس دلائیے۔  
 3۔ ڈپٹی نذر احمد اور عالمانویں کا نٹ کی وقت کی پابندی کی مثالیں دے کر پچھوں کو وقت کی پابندی کا احساس دلائیے۔



## آداب

### عبادت گاہوں کے آداب

آداب غیر رسمی تو نہیں ہوتے ہیں جن سے کسی معاشرے کی شفاقت، تاریخی اور مذہبی ترجیحات کا پتا چلتا ہے۔ ایک انسان معاشرے میں جس قدر رشائست اور مناسب روایا اختیار کرتا ہے، اتنا یہ وہ مودب، بالاخلاق اور مہدب سمجھا جاتا ہے۔ آداب زندگی انسان کو ایسے جرائم اور خطاؤں بلکہ بعض اوقات فسادات سے بچاتے ہیں جن سے قانون نہیں بچا سکتا۔ آپ نے اکثر دیکھا ہوا کہ ایک شخص اپنی غلطی کا احساس ہونے پر ”معاف کیجیے“ (Sorry) کہہ دیتا ہے تو وہ سرے کے دل کا میل اتر جاتا ہے۔ اگر ایسا نہ ہو تو پھر معاملہ کتنا بگز جائے؟ عبادت گاہوں کے آداب پڑھیے، زہن نہیں سمجھا اور ہمیشان پر کار بند رہے۔

### عبادت گاہوں کے آداب

عبادت گاہوں میں مذہبی فرائض سرانجام دیئے جاتے ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ ایک مذہب کے ماننے والے اپنی عبادت گاہ کو زیادہ اعتماد کر رکھتے ہوں۔ لیکن یاد رکھیے کہ ہر عبادت گاہ اس مذہب کے ماننے والوں کے لیے اتنی ہی مقدس ہے جتنی آپ کی عبادت گاہ آپ کے لیے مقدس ہے۔ اس لیے تمام عبادت گاہوں کا احترام لازم ہے۔ یہ صرف آداب کا تقاضا ہی نہیں خود مذہب کا حکم بھی ہے۔ چند عمومی یا تمیز یاد رکھیں۔

1۔ عبادت گاہ ایک مقدس مقام ہے اس لیے اس کا احترام کیجیے۔

2۔ عبادت گاہ میں داخل ہوتے ہی موبائل فون بند کر دیں اور عمومی گفتگو سے پر بہیز رکھیے۔

3۔ تمباکو نوشی سے پر بہیز رکھیے۔ اگر کوئی مذہب اپنے برائیں سمجھتا تو بھی عبادت گاہ میں اسے معیوب سمجھا جاتا ہے۔

4۔ مذہب ایک حساس معاملہ ہے اس لیے دوسروں کے جذبات کا خیال رکھیے۔

5۔ عبادت گاہ میں کھانا پینا مناسب نہیں۔

6۔ کسی عبادت گاہ میں بڑھنا یا تمہیر بڑھنا مناسب ہوتا ہے۔ اس لیے کسی عبادت گاہ میں جانے سے پہلے مناسب لباس پہن رکھیے۔

7۔ اکثر عبادت گاہوں میں نئے آنے والوں کو خوش آمدید کہا جاتا ہے لیکن جہاں داخل نامناسب ہوتا ہے۔ اس لیے کسی عبادت گاہ میں جانے سے پہلے منع ہو وہاں ان بالتوں کی پابندی لازم ہے۔

- 8۔ عبادت گاہوں میں تھوک نامنح ہے۔

- 9۔ بیہان فنی مذاق سے پرہیز کیا جائے۔

### الف۔ مندر کے آداب

مندر میں مناسب اور پاکیزہ لباس میں آئیں۔ مختصر لباس، بیکلی آستینس یا لٹگ کپڑے پہن کرنا آئیں۔

- 1۔ مندر میں داشٹے سے پہلے خوتے اتار دیں۔

- 2۔ مندر میں پاؤں دیوتا کی طرف نہ کریں۔

- 3۔ مندر میں دیگر نماہب کے مانے والوں کا داغ لہ ممنوع ہو تو اس کی پابندی کی جائے۔

### ب۔ وہارہ کے آداب

بدھ مت کی عبادت گاہ کو وہارہ (Vihara) کہا جاتا ہے۔ بدھ اپنی عبادت گاہ میں آنے والوں کو خوش آمدید کہتے ہیں۔ تاہم وہ توقع کرتے ہیں کہ لوگ ان کی عبادت گاہوں کے آداب کا خیال رکھیں گے۔ وہارہ میں جانے والوں کو ان بالتوں کا خیال رکھنا چاہیے۔

- 1۔ جوتے عبادت گاہ سے باہر اتارے جائیں۔

- 2۔ پاکیزہ اور ڈھیلاڑھال لباس پہننا جائے۔

- 3۔ باہم بول چال اور ملنے جلنے میں احترام کا رو یہا پہنچایا جائے۔

- 4۔ وہارہ میں مرد اور خواتین مل کر بیٹھتے ہیں۔

- 5۔ سادھوؤں سے عام آدمی ہاتھ نہ ملائے۔

### ج۔ یہودی عبادت گاہ کے آداب

یہودی عبادت گاہ کو سانا گوگو (Synagogue) کہتے ہیں ان کے ہاں آداب یہ ہیں۔

- 1۔ پاکیزہ لباس پہننا جائے۔

- 2۔ مرد سر ڈھانپ کر رکھیں۔ سر ڈھانپ کے لیے خاص ٹوبی مہبیا کی جاتی ہے۔

- 3۔ رجعت پسندوں (Orthodox) کی عبادت گاہوں میں شادی شدہ عورتیں سر ڈھانپ کر رکھیں۔

- 4۔ عبادت کے دوران دروازے کھول دیئے جاتے ہیں اور پردے ہٹا دیئے جاتے ہیں۔ عبادت کے دوران سب کھڑے ہو جاتے ہیں۔

- 5۔ رجعت پسندوں کے ہاں مرد اور عورتیں ایک جگہ عبادت نہیں کر سکتے۔

## و۔ مسیحی گرجاگھر کے آداب

- 1 گرجاگھر میں مناسب اور پاکیزہ بس پہنچانا ہے۔
- 2 گرجاگھروں میں دری، قالین یا مشن پر بیٹھ کر عبادت کی جاتی ہے۔
- 3 مرد اور خواتین الگ الگ بیٹھتے ہیں۔
- 4 مسیحی عبادت کے فلسفے ہے ہوتے ہیں بعض حصوں میں صرف پادری صاحب عبادتی الفاظ ادا کرتے ہیں اور عبادت کے بعض حصوں میں تمام لوگ مل کر عبادتی الفاظ ادا کرتے ہیں۔ اسی طرح عبادت کے کچھ حصے کھڑے ہو کر ادا کیے جاتے ہیں اور کچھ گھنٹے لیک کر ادا کیے جاتے ہیں۔ جبکہ عبادت کے کچھ حصے جمیل گیت موسیقی کے ساتھ گا کر ادا کیے جاتے ہیں۔
- 5 مرد سر ڈھانپے بغیر عبادت کرتے ہیں اور عورتیں سر ڈھانپ کر عبادت میں شریک ہوتی ہیں۔

## و۔ مساجد کے آداب

ہر عبادت گاہ میں داخل ہونے والے دو طرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ زیادہ تر اس مذہب کے ماننے والے ہوتے ہیں۔ ان کے لیے مذہب کی ہدایات کے مطابق عمل کرنا ضروری ہوتا ہے۔ دوسرے وہ جو کسی وجہ سے دوسرے مذاہب کی عبادت گاہ میں جاتے ہیں۔ مسجد خدا کا گھر اور مسلمانوں کی عبادت گاہ ہے۔ ایک مسلمان کے لیے مسجد میں داخلے کے وقت ضروری ہے کہ وہ باوضو ہو، عبادت کی نیت سے داخل ہو، اس کا لباس پاک ہو، وہ قبلہ روانا نہیں نہ پہنچائے اور وہ غیر ضروری باتوں سے پر بیہز کرے۔ جب کہ دیگر لوگوں اور خود مسلمانوں کو مسجد کے ان آداب کا خیال رکھنا چاہیے۔

- 1 مسجد میں دنیاوی امور پر لٹکنگوںہ کریں۔ جب لوگ عبادت میں مصروف ہوں تو خاموش رہنا چاہیے۔
- 2 مساجد میں داخلے سے پہلے جو تے اتاروں ہا ضروری ہے۔
- 3 بدبودار خوراک کھا کر مسجد میں نہ جائیں اور نہ ہی بدبودار لباس پہن کر جائیں۔
- 4 کسی چیز کے گہم ہونے کا اعلان مسجد میں نہیں کرنا چاہیے۔
- 5 نماز ادا کی جاری ہو تو نمازی کے سامنے سے نہ گزریں۔
- 6 موبائل فون بندر کھیں اور غیر ضروری لٹکنوں سے پر بیہز کریں۔
- 7 مرد اور خواتین پاکیزہ حالت ہی میں مسجد میں داخل ہوں۔

## ہ۔ گروہوارے کے آداب

- 1 سکھوں کی عبادت گاہ گروہوارے میں داخلے سے قبل جوتے اور موزے اتاروئیے جائیں۔
- 2 ہاتھ اور پاؤں وہولیں۔

سردھانپ لیے جائیں۔ جن کے پاس رومال یا ٹوپی نہ ہو، انہیں گرو دوارے میں سرداھانپ کے لیے کپڑا مہیا کیا جاتا ہے۔ -3

مردا اور عورتوں کے عبادت کے دوران میلخنے کے لیے الگ الگ جگہ ہوتی ہے۔ -4

گرو دوارے کی حدود میں سگریٹ یا کوئی نشا آوارشیاء، گوشت اور اندہ لے جانا نیز ان کا استعمال کرنا بختنی سے منوع ہے۔ -5

گرو گرنچھ صاحب کا پابھر ہورہا ہو تو خاموشی سے موڈب بیٹھتے ہیں۔ -6

ننگت کے لیے پرشاد لیما ضروری ہے۔ -7

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

-1 "عبادت گاہیں خواہ کسی بھی نہ ہب کی ہوں قابل احترام ہیں" ایک نوٹ لکھیں۔

-2 ایسے آداب تماں میں، جو سب عبادت گاہوں کے لیے مشترک ہیں۔

(ب) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

-1 کسی دوسرے نہ ہب کی عبادت میں جاتے ہوئے کن آداب کا خیال رکھنا ضروری ہے؟

-2 مسکن گرجا گھر میں مردا اور عورتوں کے میلخنے کے کیا آداب ہیں؟

-3 وہارہ میں داخل ہوتے وقت لماں کیسا ہونا چاہیے؟

-4 ایک مسلمان کے لیے مسجد میں داخل ہوتے وقت کیا ضروری ہے؟

-5 گرو دوارے میں کون کون سی چیزیں لے جانا منع ہیں؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

-1 آداب سے کسی ملک کے معاشرے کی ترجیحات کا پتا چلتا ہے۔

(د) الف، ب، ج (ا) نہجی (ب) تاریخی (ج) شافعی (د) الف، ب، ج

-2 آداب ..... ہوتے ہیں۔

(ا) حسن زندگی (ب) تہذیبی عناصر (ج) غیر رسمی قوانین (د) زندگی کے سلیقے

-3 وہارہ ..... کی عبادت گاہ ہے۔

(ا) جمین مت (ب) بدھ مت (ج) ہندومت (د) سکھ مت

-4 مسکن گرجا گھر میں ..... بیٹھتے ہیں۔

(ا) سیدھی قطاروں میں (ب) نیم دائرے میں (ج) گول دائرے میں (د) مردو خواتین الگ الگ

5- گروہدارے میں ..... لے کر جانسخ ہے۔  
 (ا) اندے      (ب) گوشت      (ج) سُکر      (د) ا، ب، ج  
 (و) صحیح جملے کے سامنے حصہ اور فلسط کے سامنے فکھیں۔

1- آداب بعض اوقات ایسے فضادات سے پہنچاتے ہیں جن سے قانون نہیں پچاسکتا۔  
 2- ہر عبادت گاہ میں تہبا کونوٹی منع ہے۔  
 3- بدھ مت اپنی عبادت گاہ میں دوسرے مذاہب کے پیروکاروں کا آنا چھانبیں سمجھتے۔  
 4- یہودی عبادت گاہ کو سانائی گو گو کہتے ہیں۔  
 5- عبادت گاہ میں غیر ضروری گفتگو منوع ہے۔  
 (ہ) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

1- اپنے اسٹاڈمیٹر کے ساتھ مل کر مختلف مذاہب کی عبادت گاہیں ویکھیں اور وہاں ذمہداروں سے داخلے کے آداب دریافت کریں۔ واپس آگر اپنے تاثرات سے دوسرے طلبہ کو آگاہ کریں۔  
 2- مختلف مذاہب کی عبادت گاہوں کی تصاویر کر کہ جماعت میں آویزاں کریں۔  
 (و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- ادب و احترام کے کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ اس موضوع پر سوال و جواب کی ایک نشست رکھیے اور ماحصل کو خوش خط لکھوا کر نمایاں جگہ پر لگائیے۔



## عوامی مقامات کے آداب

### دفاتر کے آداب

دفاتر کے آداب دستاویزی مکمل میں ہوتے ہیں لیکن زیادہ تر روایات پر مشتمل ہوتے ہیں اور ان کا تعلق عام سوجھ بوجھ، خوش اخلاقی اور شناختی سے ہوتا ہے۔ چند اہم آداب یہ ہیں:

- 1. دفتر میں ہر ایک کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آئیے اور ان کی سہولتوں کا خیال رکھیے۔
- 2. دفتر میں موجود اور باہر سے آنے والوں کے ذاتی امور کا خیال رکھیں اور ان میں مداخلت نہ کریں۔
- 3. دوسروں کے خطوط مبت پڑھیے۔
- 4. آپ کے چہرے پر مسکراہٹ اور دیسی گفتگو سے دفتر میں آنے والوں کی تکالیف نصف رہ جاتی ہیں۔ اس لیے بہتر دوسروں کا استقبال مسکرا کر کریں۔
- 5. اپنے ہم کار ساتھیوں میں سے کسی کو کم تر اور کم ذمہ دار تصور نہ کریں۔
- 6. سب کے سامنے دوسروں کو تقدید کا نشانہ بنانا نہ ہیں، ضروری بات کہنا ہوتا نہایت میں کہیں۔
- 7. اعلیٰ افسر سے اختلاف کی صورت میں الگ سے وقت لے کر اپنا نقطہ نظر ان کے سامنے واضح کریں۔
- 8. اپنے روزمرہ کام ہر روز نپناد بیجیے۔
- 9. دفاتر میں موبائل فون کے بکثرت استعمال سے پر بیز کریں۔ سرکاری اور نہایت ضروری امور کے لیے فون سننے کے دوران میں اپنا الجد دھیمار کیجیے۔
- 10. دوسروں کے ساتھ گھل مل کر رہیے اور مشترک کاموں میں شرکت کیجیے۔
- 11. دفاتر کے آداب کا خیال رکھیے۔

### ریل گاڑی میں سفر کرنے کے آداب

- 1. ریل گاڑی کے ڈبے میں سوار ہونے سے پہلے اتنے والوں کو موقع دیں۔ جہاں اترنے اور چھٹنے کے الگ الگ دروازے ہوں، وہاں خرف متناقض دروازہ ہتی استعمال کریں۔
- 2. خواتین، بچوں اور بزرگوں کا حرام کریں اور انھیں بیٹھنے کی جگہ پہلے دیں۔
- 3. ڈبے میں نشست پر بیٹھنے ہوئے دوسرے لوگوں کے اخبارات و رسانی اجازت کے بغیر نہ پڑھیں۔
- 4. کھڑا ہو نہ پڑے تو مناسب فاصلہ رکھیں اور دروازے کے سامنے کھڑے نہ ہوں۔

5۔ بیک یا سوٹ کیس سیٹ پر نہ رکھیے۔

6۔ ناگلیں پھیلا کر نہ میٹھیے۔

7۔ اوپری آواز میں گنگلو، لہی مذاق یا شور سراہانہ نہ پہچیے۔

8۔ ڈبے میں دھکے دے کر راستہ نہ بنائیے۔

9۔ کسی سے کوئی چیز لے کر نہ کھائیں۔

10۔ کسی کوئلی باندھ کر نہ رکھیے۔

11۔ اگر قلی آپ کا سامان اٹھائے تو اس کے پیچھے چلیے اور اسے تیز چلنے پر مجبور نہ کریں۔

12۔ بڑے بڑے صندوق لے کر ریلوے کے ڈبے میں داخل نہ ہوں۔

### بسوں میں سفر کے آداب

مقامی اور شہروں کے مابین چلنے والی گاڑیوں اور بسوں میں سفر کے تھانے، سہولیات اور آداب ایک دوسرے سے قدرے مختلف ہوتے ہیں۔ تاہم آپ جمیع طور پر ان آداب کا خیال رکھیے۔

1۔ اندر وہن شہر چلنے والی بسوں میں چند شیں معذروں کے لیے مخصوص ہوتی ہیں۔ ان کے اتحاقاً کا خیال رکھیے۔

2۔ خواتین، پچوں اور بزرگوں کو سیٹ پر بیٹھنے دیں۔ طلبہ خاص طور پر اس بات کا خیال رکھیں کہ ہمارے تہذیبی، مذہبی اور معاشرتی آداب میں بزرگوں اور خواتین کا خیال رکھا جاتا ہے۔ بسوں میں بھی ان کا خیال رکھیے۔

3۔ مقامی بسوں میں کھڑے ہو کر سفر کرنا پڑے تو ایک دوسرے سے مناسب فاصلہ رکھیے۔

4۔ بس میں سوار ہوتے وقت قطار بنا کر سوار ہوں اور ایک دوسرے کو دھکنے دیجیے۔

5۔ خواتین کے شعبہ میں مرد ہرگز داخل نہ ہوں۔

6۔ اگر آپ کوئے آنے کی شکایت ہو تو گھر سے پلا سنک کا خالی بیگ اپنے ساتھ لا کیں۔

7۔ سردی یا بارش کی صورت میں ششے بند رکھیں۔ اگر گاڑی میں ایز کنڈی شر لگے ہوں تو بھی ششے اور دروازے بند رکھیں اور پردے نہ ہٹائیں۔ عام حالات میں ششے کھلے رکھیں۔

8۔ عام طور پر طلبہ بسوں کے دروازوں میں کھڑے ہو کر یا انک کر سفر کرتے ہیں۔ اس سے پر بیز کریں۔ یہ طریقہ غیر مہذب ہی نہیں خطرناک بھی ہے۔

9۔ اخبار یا رسالہ پڑھنے والے مسافر کی طرف مت چھانکیں۔

10۔ بسوں میں کسی سے کوئی چیز لے کر نہ کھائیں۔

11۔ ناگزیر صورت میں موبائل فون پر گفتگو ہیمے لجھے میں رکھیے۔

## ہوائی اڈا کے آداب

- 1- ریلوے یا بس کی نسبت ہوائی سفر میں زیادہ سکونتیں میراثیں میسر آتی ہیں لیکن اندر ورن ملک یا بیرون ملک ہوائی سفر کے لیے اصول و ضوابط اور قوانین خاصے سخت ہوتے ہیں۔ ان ضوابط کا پورا پورا خیال رکھیے۔
- 2- سیکورٹی کا عملہ آپ کے تحفظ کے لیے ہے۔ ان سے کھلے دل سے تعاون کیجیے۔ بار بار اور مکمل چیکنگ اگر ناگوار گزرتے تو بھی اعتراض نہ کیجیے بلکہ سیکورٹی عملے سے تعاون کیجیے۔
- 3- منوع اشیاء ساتھ لے کر ہوائی سفر مت کیجیے۔
- 4- سیکورٹی عملے کے سوالات کے جوابات درست دیجیے۔
- 5- بعض اوقات دھند یا موکی خرابی کی وجہ سے پرواز میں تاخیر ہو جاتی ہے ایسے حالات میں صبر و حمل سے کام لبھیے اور اگر کسی ناگزیر صورت میں پرواز منسوخ ہو جائے تو دل چھوٹا نہ کیجیے۔ اس میں عمل قصور و ارثیں ہوتا۔ ہر مسئلے کا ایک قانونی حل ہوتا ہے آپ بھی وہ اختیار کریں۔
- 6- اپنارو یہ ہر صورت میں مشترکہ اور شناختہ رکھیے۔
- 7- اگر کسی ناگزیر صورت میں آپ کو مر بوط پرواز (Connecting Flight) نہل سکتے تو پریشانی کے عالم میں اخلاق کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑیے۔ آپ کا استھناق ہے آپ اگلی پرواز سے جاسکتے ہیں اور آپ کو ہوائی کمپنیاں قوانین کے مطابق سہولت دیں گے۔
- 8- اپنے کاغذات وغیرہ مکمل حالت میں رکھیے اور جب تک منزل پر نہ پہنچ جائیں تھیس دتی بیگ میں اپنے پاس پوری حفاظت سے رکھیے۔
- 9- جوتے ایسے پہنچن جو بوقتِ ضرورت آسانی سے اٹا رے جائیں۔
- 10- انتشار گاہ میں صرف ایک نشست استعمال کریں۔
- 11- بھیرد کی صورت میں بزرگوں، حاملہ خواتین اور معذور افراد کو جگہ دیں۔
- 12- ریلوے یا غیرہ استعمال کرتے ہوئے آہلہ سماعت استعمال کیجیے۔

## بنک کے آداب

بنک ایک اہم سماجی ادارہ ہے جہاں رقوم جمع کرائی جاتی ہیں اور وقت ضرورت زیورات یا اہم دستاویزات بھی حفاظت کے لیے رکھی جاتی ہیں۔ اسی طرح ہب ضرورت رقوم، زیورات یا اہم دستاویزات وہاں سے واپس لی جاتی ہیں۔ عام طور پر بنکوں کا عملہ اعلیٰ تعلیم یافتہ اور مہذب ہوتا ہے۔ نیز انھیں اعلیٰ حکام کی جانب سے بنک سے لین دین رکھنے والے افراد کے ساتھ معقول رویے کی تلقین کی جاتی ہے تاہم بنک کے عملے اور بنک سے لین دین کرنے والوں کو ان آداب کا خیال

رکھنا چاہیے۔

- 1. بُنک میں کاروباری اوقات مقرر ہیں ان کا خیال رکھیں۔ مقررہ اوقات کے بعد عمل سے خدمت لینے پر اصرار نہ کریں۔
- 2. لین دین کے اوقات میں عموماً شہر ہوتا ہے۔ اس لیے قطاریں ہنا کر قم کالین دین کریں یا یونیٹی بل جمع کریں۔
- 3. اکثر بخوبی میں مشین توکن کی سہولت موجود ہوتی ہے، اس سے استفادہ کریں اور سکون سے اپنی باری کا انتظار کریں۔
- 4. بعض اوقات رش یا کپسیوٹر میں خرابی کی وجہ سے عملے کی قوت کار میں کی آنے پر غیر جذبائی رویہ اختیار کریں۔
- 5. موبائل فون بُنک کے اندر استعمال نہ کریں یہ بات ٹھانقی نقطہ نظر سے آپ کے اور بُنک کے مفاد میں ہے۔
- 6. بُنک سے رقم وصول کر کے کاؤنٹر پر ہی گن لیجیے۔
- 7. کاروباری اور اخلاقی آداب پر عموماً بُنک کے عملے کو عبور حاصل ہوتا ہے لیکن تکرار یا غلط فہمی کی صورت میں بُنک کے سینئر افسران سے رجوع کریں۔
- 8. کسی قسم کی معلومات، وضاحت، رہنمائی یادوں کے لیے خدمت گار (Customer Service) کے مقام پر موجود افسر سے رجوع کریں۔

### بازار (مارکیٹ) کے آداب

مارکیٹ میں اور بازار کاروباری مر آگز ہیں۔ بیہاں و سیچ پیانتے پر لوگوں کی آمد و رفت اور چیزوں کی خریداری ہوتی ہے۔ اس طرح جہاں بہت سے لوگ اپنے مفادوں کے لیے اکٹھے ہوں وہاں قانون کی عملداری کے علاوہ اخلاقی تھانے بھی بڑھ جاتے ہیں۔ مارکیٹ میں گاہکوں اور دکانداروں کو ان آداب کا خیال رکھنا چاہیے۔

- 1. گاڑی مارکیٹ میں مقررہ یا ایسی جگہ کھڑی کریں جہاں وہ دوسروں کی راہ میں رکاوٹ نہ بنے۔
- 2. بعض اوقات افراد کی بھیڑ اور خریداروں کی کثرت کی وجہ سے خریداری کے لیے قطاریں ہنا ناپری ہیں ایسی صورت میں قطار میں شامل رہ کر مطلوب پاشا خریدیں۔
- 3. خواتین کا احترام کریں اور ان کے ساتھ زیادہ شانگی اور زیمی سے پیش آئیے۔
- 4. جہاں کاروباری طبقے کے لیے ضروری ہے کرامات اور دیانت کا چلن عام کریں وہاں گاہکوں کے لیے بھی ضروری ہے کہ وہ طلبی سے فالو قرم آجائے پر اسے مالک کو فراؤ اپس کر دیں اور اخلاقی قدروں کا خیال رکھیں۔
- 5. سودے بازی میں باہمی عزت و احترام کا خیال رکھیں۔
- 6. کسی بھی لمحے شانگی کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑیں۔
- 7. کاروباریں ناپ تول کو پورا رکھیں اور نقاچ کو نہ چھپا کیں بلکہ گاہک کو بتا دیں کہ اس مال میں یہ خاتی موجود ہے۔
- 8. شانگی کو رواج دیں تو یہ پھلتی پھولتی ہے۔ آپ ابتداء سمجھیے۔ دوسرے آپ کی پیروی کریں گے۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

- 1 عوامی مقامات پر آداب کی افادیت بیان کریں۔
- 2 درج ذیل پر مختصر نوٹ لکھیں۔

(i) بسوں میں سفر کے آداب  
(ii) ہوائی اڈا کے آداب  
(ب) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

- 1 آداب ایک فرد کو کیا دیتے ہیں؟

-2 آداب معاشرے کے لیے کیوں کرمفید ہیں؟

-3 قلمی سے سامان انحصار و وقت کس بات کا خیال رکھنا چاہیے؟

-4 دھن دیا خراب موسم کی وجہ سے پرواز میں تاخیر ہوتی ہمارا روئی کیا ہونا چاہیے؟

-5 موبائل فون کے استعمال کے آداب کیا ہیں؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

دفاتر کے آداب ..... ہوتے ہیں۔ -1

(ا) روایات پر مشتمل ..... (ل) دستاویزی شکل میں

(و) مختتم کے پاس ..... (ج) دفاتر میں آویزاں

-2 ایسا خط جس کا اعلان آپ سے نہیں اے

(ل) پڑھ کر متعلقہ برائی میں بھجوادیں

(د) سائل کو واپس بھجوادیں ..... (ج) میز پر پڑھار پئے دیں

-3 بس یا ریل میں اخبار

(ل) دوسرا پڑھ رہا ہو تو اس کی طرف متوجہ گئیں ..... (ب) مانگ کر پڑھنا آداب کے منافی ہے

(و) پڑھنا مناسب نہیں ..... (ج) اپنا خرید کر لائیے

-4 شانگی ..... کا نام ہے۔

(ل) مذهب ..... (ب) آداب ..... (ج) تعلیم یافت ہوئے ..... (و) الف، ب، ج

-5 ریل کے ٹیکے میں بڑے بڑے صندوق لے کے جانا

(ل) درست ہے ..... (ب) غلط ہے ..... (ج) بھروسی ہے ..... (و) منع ہے

(د) خالی جگہ کریں۔

- 1 دفاتر میں اپ کے سامنے کسی کو..... کا نشانہ نہ بنا سکیں۔
- 2 ہوائی اڈا پر ..... کے عملے سے خوش دلی سے تعاون کیجیے۔
- 3 سیکورٹی کا عمل آپ کے ..... کے لیے ہے۔
- 4 نشت پر ..... پھیلا کر نہ بیٹھے۔
- 5 کار و بار میں ..... گوپوار بھیں۔

(ه) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

- 1 کرہ جماعت کے آداب کیا ہونے چاہیں؟ گروہی مباحثے کے بعد اہم نکات خوش خط لکھ کر جماعت کیں آوزان کریں اور تمام طلبان آداب پر عمل کریں۔
- 2 ”آداب کے فائدے“ کے عنوان سے چند اہم فوائد خوش خط لکھیے اور نمایاں جگہ پر چھپاں کیجیے۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

- 1 طلبہ کو آداب سے آگاہی کے بعد ضروری ہے کہ وہ ان پر عمل کریں۔ انھیں عمل کی تلقین کریں۔
- 2 طلبہ کو کھانے پینے، اٹھنے، بیٹھنے، پڑھنے اور بڑوں اور چھوٹوں کے ساتھ ہمیشہ آنے کے آداب سے آگاہ کریں۔
- 3 آپ یہ طے کر لیں کہ بچوں کو مہدہ بہانا ہے تو ان سے مقررہ آداب کی پابندی کرائیے۔ آداب پر عمل کرنے والے بچوں کی حوصلہ افزائی بھی کریں۔



## مشائیر

### ارسطو

علم و دانش کی بات ہو تو یقیناً نظر یونان کے ان دانشوروں پر جا رکتی ہے، جن کی نظر علمی دنیا میں نہیں ملتی۔ علم کی بات نہ تو ان کے بغیر شروع ہو سکتی ہے اور نہ ہی مکمل۔ ان فلاسفہ میں سقراط، افلاطون اور ارسطو فہرست ہیں۔ آج جدید یونانی لوگی نے حصول علم اور تحقیق کے ذرائع نہایت آسان بنادیے ہیں لیکن تقریباً اڑھائی ہزار سال پہلے کا دور ایک مشکل دور تھا۔ اس کے باوجود یونان کے ان مفکرین نے روشنی کے جو بینار کھڑے کیے، وہ علمی دنیا کے اہم سنگ ہائے میں ہیں۔

ارسطو (384-322 قم) یونان کے شہر شاگرہ میں پیدا ہوئے۔ یہ

شہر یونان کے دارالحکومت ایکٹنر سے دو سو میل ڈور تھریں بندگاہ کے قریب واقع ہے۔ ان کے والد ریاست مقدونیہ کے شاہی طبیب تھے۔ ارسطو بھی کم عمری تھے کہ ان کے والد فوت ہو گئے۔ اب وہ پڑھائی کی طرف مائل ہوئے۔

ان کا طبعی میلان طبعیات کی طرف تھا۔ تاہم جب انہارہ سال کی عمر میں انہوں نے افلاطون کی شاگردی اختیار کی تو ان کا میلان فلسفے کی طرف ہو گیا۔ انہوں نے مسلسل میں سال تک افلاطون سے علم حاصل کیا اور اپنے استاد کی وفات کے بعد ایکٹنر چھوڑ دیا۔

ارسطو

قبل میں مقدونیہ کے فرماء روافلپیوس (Philippus) نے ارسطو کو اپنے بیٹے سکندر کا اتنا لیں مقرر کیا۔ اس زمانے میں ارسطو کی شہرت یونان کے سب سے ذہین استاد کی تھی۔ اس وقت سکندر کی عمر 13 سال تھی۔ انہوں نے سکندر کی تعلیم و تربیت اچھی طرح کی۔ سکندر بھی ان کا احترام کرتا تھا۔ اس کا یہ قول بھی مشہور ہے کہ میرے باپ نے مجھے زندگی دی اور میرے استاد نے مجھے جینے کا سلیقہ سکھایا۔ بہر حال سکندر اپنے والد کی وفات کے بعد حکمران ہنا تو دنیا فتح کرنے لگا اور سکندر عظیم کہلایا۔ ارسطو ایک دفعہ پھر ایکٹنر آگئے اور اپنا مدرسہ لائسیم (Lyceum) قائم کیا اور وہ اگلے بارہ برس تک یہ مدرسہ چلاتے رہے۔

ارسطو بہت زخیز ہن کے مالک تھے انہوں نے طبعیات، فلسفہ، تفاسیر، حیاتیات اور اخلاقیات پر مسند کتابیں لکھیں۔ ان کا طریقہ کاریہ تھا کہ صبح کے وقت وہ اپنے چند شاگردوں کے ساتھ فلسفے کے مختلف موضوعات پر بحث کرتے اور شام کو ایک عوای حلقة میں تقریبے۔ ان کی کتابیں انہی تقاریر کا مجموعہ ہیں۔

ارسطو کے نظریہ اخلاق میں معاشرے کو زیادہ اہمیت حاصل ہے کیونکہ انفرادی اخلاق اگر انسانی معاشرے کو فائدہ نہیں دیتا تو اس کا ہوتا یا نہ ہوتا ایک برابر ہے۔ اس لیے انہوں نے انفرادی اخلاق کو نظر انداز کیا۔ جس کے حق میں یہ دلیل دی ہے کہ فرد کے لیے معاشرتی زندگی بہترن زندگی ہے۔ اس لیے ارسطو کی نظر میں اخلاقیات کا اصل موضوع معاشرہ ہے۔ افلاطون نے جو نظام حکومت دینے کی کوشش کی اس میں اخلاقیات و سیاست کو جزو اس قرار دیا اور سیاست میں بلند اخلاقی معاشرے کو اخلاقی کمزوریوں سے پاک رکھ سکتے ہیں۔ ارسطو بھی اپنے استاد کے نظریے سے اتفاق کرتے ہیں۔

ارسطو انسان کی اس زندگی کو بہترین تصور کرتے ہیں، جس میں وہ معاشرے میں رہ کر اپنے تعاون اور حسن سلوک، بلکہ اپنی قربانی سے اجتماعی مفاد کو پروان چڑھائے۔ وہ اخلاق میں میانہ روی کے قائل ہیں اور یہ فیصلہ عقل کرتی ہے، اس لیے اخلاقیات میں وہ عقل کو اہمیت دیتے ہیں۔ ارسطو انسانی فضائل کی دو قسمیں بتاتے ہیں۔ ایک علمی اور دوسرا اخلاقی اور ان میں وہ اخلاقی فضیلت کو زیادہ اہم سمجھتے ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیے۔

1۔ ارسطو کے نظام اخلاق پر نوٹ لکھیے۔

(ب) مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ مختلف علوم میں یونان کی اہمیت کیا ہے؟

2۔ ارسطو نے کس استاد سے تعلیم حاصل کی؟

3۔ ارسطو کب فوت ہوئے؟

4۔ ارسطو کے نظام اخلاق میں کس کو زیادہ اہمیت حاصل ہے؟

(ج) درست جواب پر نشان (✓) لگائیے۔

1۔ سقراط، افلاطون اور ارسطو..... تھے۔

(ا) ادیب (ب) فلسفی (ج) سائنس دان (د) فلسفیات دان

2۔ ارسطو کا باپ..... تھا۔

(ا) معلم (ب) معانی (ج) نہیں رہنما (د) واعظ

3۔ ارسطو کو..... نے اتنا لیت مقرر کیا۔

(ا) سکندر (ب) فیلیوس (ج) شاہ یونان (د) افلاطون

ارسطو کے نظریہ اخلاق میں زیادہ اہم ہے  
 ((ا) فرد      (ب) معاشرہ      (ج) حکومت      (د) امرا

4۔ ارسطو یادہ اہم سمجھتا ہے۔  
 ((ا) اخلاقی فضیلت      (ب) علمی فضیلت      (ج) عقلی برتری      (د) تجربی علم  
 (د) صحیح جملے کے سامنے ہیں اور قلطہ کے سامنے غلکھیں۔

5۔ ارسطو کا طبعی رجحان فلسفے کی طرف تھا۔  
 1۔ ارسطونے میں سال تک افلاطون سے علم حاصل کیا۔  
 2۔ سکندر اعظم کے دوساری بحدار اسٹوفوت ہو گئے۔  
 3۔ ارسطو نے انسانی فضائل کی تین قسمیں بتائی ہیں۔  
 4۔ ارسطو اخلاق کے لیے افراط و تغیریط کے درمیان سے راستہ نکالتے ہیں۔  
 5۔ طلب کے لیے سرگرمیاں  
 1۔ طلب گلوب میں یونان کا انتشار یکھیں یا کسی نقشے میں ایکھنڑا اور مقدودیہ کو نشان زد کریں۔  
 2۔ یونان کے عظیم مفکرین کا ایم تیار کریں۔  
 3۔ ارسطو کے نظریہ اخلاق کو مختصر آخوش خط لکھ کر دوسروں کو دکھائیں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:  
 1۔ ارسطونے فلسفے کے علاوہ جو کارنا میں سرانجام دیے اور کتابیں لکھیں ان کے بارے میں طلب کو بتائیے۔  
 2۔ طلب کو سادہ الفاظ میں علم فلسفہ سے متعارف کرائیں۔



## امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ



امام غزالی

امام غزالی (1058ء - 1111ء) کا اصل نام محمد تھا اور ابو حامدان کی کنیت تھی۔ ان کے والد اور وادا کا نام بھی محمد تھا۔ جو الاسلام ان کا لقب ہے۔ آپ خراسان کے شہر طوس کے قریب ایک گاؤں طاہر ان میں 1058ء میں پیدا ہوئے۔ طوس کو آج کل مشہد کہتے ہیں۔ فردوسی اور نظام الملک کا تعلق بھی اسی مردم خیز خطے سے ہے۔ یہاں امام علی رضا اور خلیفہ ہارون الرشید بھی دفن ہیں۔ امام غزالی کے والد سوت فروش تھے۔ غزل کے معنی کاتنے کے لیے انہیں اس لیے ان کا خاندان غزالی کہلاتا ہے۔ ان کے والد پڑھنے لکھنے نہیں تھے۔ انہوں نے دونوں بیٹوں محمد غزالی اور احمد غزالی کی تعلیم کا خاص بندوبست کیا۔ انہوں نے ابتدائی تعلیم طوس ہی میں حاصل کی۔ اس کے بعد وہ جرجان پڑھ گئے۔

امام غزالی "جرجان سے تعلیم مکمل کرنے بعد واپس آرہے تھے کہ ان کے قافی کوڈاکوؤں نے لوٹ لیا۔ امام کی سب سے قیمتی مہاجر ان کی علمی یاداں تھیں جو کہ لوٹ لی گئیں۔ چنانچہ وہ ڈاکوؤں کے سردار کے پاس گئے کہ میری یہ علمی یاداں تھیں واپس کر دیں۔ اس نے یہ کاغذات تو لوٹا دیے لیکن طراز کہا کہ اس علم کا کیا فائدہ کہ کاغذ کے گلزارے کو جانے سے آپ کو رہ گئے ہیں۔ اس واقعہ کے بعد امام نے علم اپنے حافظے میں اتنا را شروع کیا۔

اس زمانے میں نیشاپور اور بغداد وہ بڑے علمی مرکز تھے۔ امام غزالی نے نیشاپور کا رخ کیا اور یہاں مدرسہ نظامیہ میں اپنے وقت کے بڑے عالم دین امام الحرمین الجوینی سے کتب فیض کیا۔ امام الحرمین کے سیکڑوں شاگردوں میں سے امام غزالی سب سے ممتاز تھے۔ وہ اس ہونہار شاگرد پر ناز کیا کرتے تھے۔ امام الحرمین کی وفات کے وقت، امام غزالی کی عمر صرف 28 سال تھی، لیکن علمی مرتبہ اس قدر بلند تھا کہ پوری اسلامی دنیا میں ان کا کوئی ہمسرنہ تھا۔

اس دور میں ترکوں کا سلجوقی خاندان بڑی وسیع سلطنت پر حکومت کرتا تھا، اور انھیں علم و ادب سے گہرا لگا تھا۔ نظام الملک طوی کوشانی دربار میں بلند مقام حاصل تھا۔ بلکہ کاروبار سلطنت اسی کے ہاتھ میں تھا۔ اس دور میں تعلیم و تدریس کی ترقی میں ان کا بڑا کردار ہے۔ پوری سلطنت میں شاید ہی کوئی ایسی جگہ ہو جہاں مدرسہ قائم نہ ہو۔ حکومت اس قدر رخیز قم تعلیم پر خرچ کرتی تھی کہ جس کی اس دور میں نظریہ نہیں ملتی۔ امام غزالی نیشاپور سے بغداد آگئے۔ یہ دور مناظروں کا دور تھا۔ سیکڑوں اہل علم یہاں جمع تھے۔ مناظرہ کی مجلس جمیں اور ان میں امام غزالی "ہی غالب رہتے۔ انھیں صرف 34 برس کی عمر میں مدرسہ نظامیہ کے صدر مدرس ہونے کا اعزاز حاصل ہوا۔ اب پوری اسلامی دنیا میں ان کی شہرت عالم ہو چکی تھی۔

امام غزالی "نے غربت میں تعلیم کی ابتداء کی لیکن جب انھیں بڑا عروج حاصل ہوا تو انہوں نے اپنی زندگی کا ایک بڑا حصہ

خوش حالی میں گزارا۔ غور و فکر کے بعد اتنا ہٹ ان پر غالب آگئی اور وہ ترک دینا کر کے علمی مرکز بغداد سے نکل کر دمشق میں قیام پذیر ہوئے۔ وہاں وہ اکثر مراقبہ و مجاہدہ میں مصروف رہنے لگے۔ تصوف کی طرف مائل بھی ہوئے۔ دمشق سے بیت المقدس گئے۔ پھر ج کیا اور مصر کے شہر اسکندریہ میں مدت تک قیام پذیر رہے۔ وہ مراکش بھی گئے۔ دس برس تک سفر میں رہے اور سفر کے اختتام پر اپنی شہر آفاق کتاب ”احیا العلوم“ تصنیف کی۔ امام دربارہ درس و تدریس کی طرف راغب ہوئے۔ آخری عمر میں طوس میں گوشہ نشین ہو گئے۔ 1111ء میں تہران ہی میں ان کا نتھاں ہوا۔ ان کے بھائی احمد غزالی کے مطابق ہیر کی صحیح نسخہ سے بیدار ہو کر وضو کیا، نماز ادا کی، پھر نمن مانگوا یا۔ اسے آنکھوں سے لگایا اور کہا کہ آقا کا حکم آنکھوں پر۔ یہ کہہ کر پاؤں پھیلائے اور خاتم حقیقی ہے جاملے۔

امام غزالی نے مختلف علوم و فنون پر بہت سی کتابیں لکھی ہیں۔ ان میں اصول فقہ، اصول فلسفہ، کلام منطق اور اخلاق کے بارے میں ان کی تصنیف زیادہ اہم ہیں۔ ان کی تصنیف میں سے ”احیا العلوم“ کو بڑی اہمیت حاصل ہے اور ان کتب میں انھوں نے اعلیٰ پایہ کا فلسفہ اخلاق بھی بیان کیا ہے۔

امام صاحب نے فلسفہ اخلاق کے ابتدائی اصول حکماء یوتان سے لیے ہیں، البتہ نظام اخلاق خود ان کا پیش کردہ ہے۔ ان کے مطابق جس طرح ایک شخص ظاہری طور پر خوب صورت یا بد صورت ہوتا ہے اسی طرح روحاںی طور پر بھی انسان خوش اخلاق یا بد اخلاق ہوتا ہے۔ اخلاق کی بہتری کے لیے امام تربیت کو لازمی قرار دیتے ہیں اور یہ تربیت پچھن سے دی جانی چاہیے۔ پچھے سب سے پہلے کھانے کی طرف متوجہ ہوتا ہے اس لیے تعلیم و تربیت بھی سینیں سے شروع کی جانی چاہیے۔ کھانے کے آداب سکھانے جائیں یا اخلاقی تربیت کا نقطہ آغاز ہے۔

پچھے کی اخلاقی تربیت میں امام اپنے کاموں کی تجھیں اور کمزور یوں پر چشم پوشی کو اہم سمجھتے ہیں۔ امام اخلاقی امراض کی نشان دہی کے علاوہ ان کا علاج بھی تجویز کرتے ہیں۔ امام صاحب نے اپنے افکار کو مثالوں سے واضح کیا ہے۔ مثال کے طور پر غیبت ایک اخلاقی بیماری ہے اور ہمارے معاشرے میں اس کی جزیں بہت گہری ہیں۔ امام صاحب غیبت کے اس اب کا کھونج لگاتے ہیں کرنے میں انسان بے قابو ہو کر غیبت کرتا ہے۔ محفل میں غیبت کا سلسلہ جاری ہوتا ہو تو وہ بھی گرمی صحبت میں شریک ہو جاتا ہے۔ کسی کے بارے میں گمان کروہ میرے بارے میں برے خیالات رکھتا ہے غلط اتزام، تقصی کالانا، حسد کرنا، مذاق اڑانا اور دل بھلانے کے لیے کسی کا تصریخ اڑانا وغیرہ اس بیماری کے اسباب ہیں۔ اس تشخص کے بعد وہ علاج تجویز کرتے ہیں کہ اپنی ذات کا محاسبہ کیا جائے اور بزرگوں کی صحبت سے استفادہ کیا جائے تو یہ اخلاقی برائیاں خود بخود ختم ہو جاتی ہیں۔ امام غزالی ”کی تحقیق اور کھونج کے علاوہ ان کا انداز بیان بھی دل میں اترنے والا ہے۔ ان کی تصنیف اور علمی افکار و نظریات سے تمام انسان استفادہ کرتے ہیں۔ نیز ان کے علمی جواہر پارے مشرق و مغرب میں یکساں مقبول ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جوابات لکھیں۔

1۔ امام غزالی نے تعلیم کیسے حاصل کی، تفصیل سے لکھیے۔

(ب) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ امام غزالی کا خاندان غزالی کیوں کہلاتا ہے؟

2۔ ڈاکوؤں نے امام غزالی سے کون سی قیمتی محتاج بلوتی؟

3۔ نظام الملک طوسی کی وجہ شہرت کیا ہے؟

4۔ امام غزالی نے کن علوم پر کتابیں لکھی ہیں؟

5۔ پچوں کی اخلاقی تربیت میں امام غزالی کا نقطہ نظر کیا ہے؟

(ج) درست جواب کی تشادی کیجیے۔

1۔ امام غزالی ..... میں پیدا ہوئے۔

(د) جرجان (ج) بغداد (ب) طوس (ل) طوس (ب) طاہران

2۔ امام غزالی کے دور میں اہم تعلیمی مرکز تھے۔

(ل) بغداد اور مشق (ب) نیشاپور اور جرجان (ج) طوس اور طاہران (د) بغداد اور نیشاپور

3۔ غور و فکر سے آتا کر امام غزالی ..... میں مصروف ہو گئے۔

(ل) تقویف (ب) تدریس (ج) مرائقہ و مجاہدہ (د) عبادت

4۔ امام غزالی نے فلسفہ اخلاق کے ابتدائی اصول ..... سے لیے ہیں۔

(ل) علماء مشق (ب) علماء بغداد (ج) اہل بیوت ان (د) نظام الملک طوسی

5۔ آخری عمر میں آپ ..... میں گوشہ نشین ہو گئے۔

(ل) مشق (ب) مکہ (ج) طوس (د) بغداد

6۔ صحیح جملے کے سامنے اس اور غلط کے سامنے غ لکھیں۔

1۔ امام غزالی کے دادا کا نام محمد تھا۔

2۔ امام غزالی نے بغداد کے مدرس نظامی میں تعلیم پائی۔

3۔ امام غزالی 35 سال کی عمر میں مدرسہ کے مدرس بنے۔

4۔ مشہد کا پرانا نام طوس تھا۔

5۔ تعلیم و تربیت میں امام غزالی کھانے کے آداب سے ابتداء ضروری سمجھتے ہیں۔

(ہ) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

1- طلبہ امام غزالی کے کارناموں اور اعزازات کا خاکہ تیار کریں اور کمرہ جماعت میں نمایاں جگہ پر آویزاں کریں۔  
2- اپنے ٹچر سے پوچھ کر یا لا بھری یا انسائیکلو پیڈ یا یاد گیر کسی حوالہ جاتی کتاب سے ان کی تصنیف کی فہرست تیار کر کے دوسروں کو دکھائیں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

1- امام غزالی کی تابع روزگار تحقیقت کے منفرد پہلوؤں پر مزید روشنی ڈالیں۔  
2- لا بھری ی سے ان کی چند تصنیف لا کر کمرہ جماعت میں طلبہ کو دکھائیں اور مختصر ان کتب کے موضوعات سے آگاہ کریں۔



## کانت



یمان ولیل کانت (E.Kant) (1724-1804ء) انمارہویں صدی کے ایک نامور فلسفی تھے۔ وہ طبیعت اور ریاضی کے استاد تھے، لیکن انھیں فلسفے سے گہرالگاؤ تھا۔ انہوں نے فلسفہ اخلاق میں بڑا نام پیدا کیا۔ بیسویں صدی کے ایک بڑے فلسفی برٹرینڈ رسل نے بھی ان کی تعریف کی۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ وہ فلسفہ اخلاق کے حامل تھے۔ بھی وجہ ہے کہ آج فلسفہ اخلاق کا ذکر آئے تو کانت کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔

کانت 122 اپریل 1724ء کو شرقی جرمی میں پرشیا کے شہر کونگزبرگ (Konigsberg) میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد زین ساز تھے۔ اس کے آبا اجادہ سکات لینڈ سے جرمی آئے تھے اور پھر وہ یہیں کے ہو رہے۔ کانت کے سکھ والدین پائی ٹائیں سے تعلق رکھتے تھے۔ اس فرقے کے لوگ اخلاقی قوانین کی تحقیق سے پابندی کرتے تھے۔ کانت کے سادہ لوح والدین نے کانت کی تربیت اسی اخلاقی ماحول میں کی۔ اس کا ایک نتیجہ یہ ہوا کہ کانت نے زندگی بھر کی کی دل آزاری نہ کی۔

کانت نے کونگزبرگ ہی میں تعلیم حاصل کی۔ والد کی وفات کے بعد ان کا سلسلہ تعلیم بھی منقطع ہو گیا اور انھیں اپنی ضروریات زندگی پوری کرنے کے لیے بچوں کو پڑھا کر گزارنا پڑا۔ 1755ء میں انھیں ایک دوست کی مدد میر آئی۔ انہوں نے پی انجیذی کی ڈگری حاصل کر لی اور یونیورسٹی میں تعلیم و تدریس کا سلسلہ شروع کر دیا۔ یہاں انہوں نے 27 سال فلسفہ اور منطق کی تدریس کی۔ انہوں نے اس عرصے میں اپنے طلبہ کی کثیر تعداد کو متاثر کیا۔ یہاں تک کہ پرشیا کے بادشاہ نے انھیں مہابی مظاہم پڑھانے سے منع کر دیا۔ یہ پابندی اس بادشاہ کی وفات تک چاری رہی۔ کانت 12 فروری 1804ء میں فوت ہوئے۔

کانت کی زندگی کے کئی پہلو دلچسپ اور سبق آموز ہیں۔ وہ عمر بھر سفر سے گریز ای رہے اور شاید ہی کبھی صوبے سے باہر نکلے ہوں۔ اگرچہ انہیں زندگی میں شادی کرنے کے موقع ملے، لیکن انہوں نے اپنی ذاتی زندگی پر علمی کاوشوں کو ترجیح دی۔ ان کی زندگی میں جرمی سات مرتبہ انقلابات سے گزر اگر کانت برلنی پہاڑوں میں گھرے کونگزبرگ میں مقیم رہے۔ وہ ہر روز ایک مقبرہ وقت پر سیر کو نکلتے اور بارش آئے یا آندھی ناغزندہ کرتے۔ وہ وقت کے اس قدر پابند تھے کہ انہیں سیر پر جاتے دیکھ کر لوگ اپنی گھریاں درست کرتے تھے۔ اس قدر منظم زندگی گزارنے کا اثر ان کے فلسفے پر بھی روشن ہوا۔ بہت سے فلسفی اور عام لوگ انھیں ملے آتے۔ آخری عمر میں ان سے ملنے کے لیے آنے والوں کی تعداد میں اس قدر اضافہ ہو گیا کہ انہوں نے لوگوں سے گفتگو بند کر دی اور بہت کم وقت کے لیے وہ لوگوں سے ملتے تھے۔ وہ سفر نامے شوق سے پڑھا کرتے تھے۔ انہوں نے نظام شمسی کے ایک نئے سیارے پور میں کے وجود کی پیش گوئی کی تھی اور وہ دوست ثابت ہوئی۔

کانت نے فلسفہ اخلاق پر کئی کتب لکھیں ان میں "تغییر عقل محض" (Critique of Pure Reason) زیادہ اہم ہے جسے اس نے بارہ سال میں سوچا اور اگلے چھٹے ماہ میں لکھ دیا۔ یہ کتاب 1781ء میں شائع ہوئی۔ اور "تغییر عقل عملی" (Critique of Practical Reason) 1788ء میں اور "ما بعد الطبیعت اخلاقیات" 1797ء میں منتشر عام پر آئی۔ فلسفے کے علاوہ انھیں جغرافیہ سے بھی دلچسپی رہی۔ انھوں نے یہ مضمون پڑھایا بھی اور اس مضمون سے متعلق ان کی دو کتب بھی شائع ہوئیں۔

کانت کے فلسفہ اخلاقی کے مطابق اخلاق اس حین عمل کا نام ہے جس میں ارادے کا دھن ہو۔ انسانی کردار اور افعال اس کے بغیر بے معنی ہیں۔ انسان ذی عقل ہے، جذبات رکھتا ہے اور اسے ہنانے والے نے اچھائی یا برائی کا اختیار بھی دے رکھا ہے۔ کردار فلسفے اور اخلاق کا اہم موضوع ہے، جس پر بے شمار فلسفیوں نے اپنے اپنے نظریے پیش کیے ہیں۔ کانت ان میں بلند مرتبہ پر فائز ہیں۔ ان کے اخلاقی نظریات میں خیر و شر کے تصورات بہت اہمیت رکھتے ہیں۔

کانت کے مطابق نیک اور اچھا عمل وہی ہے جو فرض بھجو کر کیا جائے۔ انسان کی فطرت میں نیک کا جوہر موجود ہے اور وہ فطر ناہیک واقع ہوا ہے۔ انسان کو عرفان نفس حاصل ہو جائے تو وہ خود غور و مگر کرنے سے نیک اور بدی کی پیچان کر سکتا ہے۔ کانت کے نزدیک اخلاق کے قوانین کا سرچشمہ اس کی عملی زندگی ہے۔

کانت اخلاق کے لیے ہر فعل میں ارادے کو اہمیت دیتا ہے۔ اچھائی صرف وہی ہے جو نیک ارادے سے سراحتاً حاصل ہو جائے۔ کانت کے اخلاقی نظام میں ارادہ اور نیت وہ بتایا ہیں جن پر اس کے نظام اخلاق کی عمارات کھڑی ہے۔ کسی بھی عمل کو اخلاق کے پیمانے پر رکھنے کے لیے، عامل کا ارادہ دیکھا جائے گا اور اس کی نیت کا سرائی لگایا جائے گا، نیت سے پہلے اس کے نفس میں متفاوت نظریات کی جگہ ہوتی ہے۔ اغراض، مقاصد اور احساس فرض میں تصادم ہوتا ہے اور اسی تصادم سے نیکی کا سرچشمہ پھوٹتا ہے۔ یہاں کانت ایک اور اہم بات کی طرف توجہ دلاتے ہیں، کہ فرد کے اخلاق کو اجتماعیت میں ڈھلانا چاہیے، کیونکہ اجتماعیت کی قلاح تھی اخلاق کا مطلوب ہے۔

ہم عام طور پر کہتے ہیں کہ دیانتداری اچھی چیز ہے (Honesty is the best policy)۔ کانت کے نزدیک یہ معیارِ درست نہیں۔ وہ صرف افادی نظریہ (utilitarian view) کے قائل نہیں، بلکہ ان کا نظریہ ہے کہ دیانتداری سے نفع ہو یا نقصان، دیانتداری ہی اپنا ناچاہیے، یعنی نیکی کی عادت ہونے کے پالیسی۔ خیر و بدی ہے جو عاماً لگیں صداقت ہو اور دنیا اسے اختیار کر سکے۔

کانت کے فلسفہ اخلاق میں ارادے کے ساتھ ساتھ اصول کو بھی اہمیت حاصل ہے۔ عموماً اپنے دوست یا عزیز کو مصیبت میں جلا پا کر رحم کے جذبے سے سرشار اس کی مدد کرتے ہیں۔ کانت کا خیال ہے کہ اس مدد کے جذبے کا محرك بھی درست ہو اگر ہم کسی بھی انسان کو مصیبت میں جلا دیکھ کر اسی جذبے سے مدد کرتے ہیں تو یہ اخلاق ہے۔ رفاقت اور اے بلا امتیاز و بھی انسانوں کی مدد کرتے ہیں یہ نیکی ہے۔

کانت نیک اعمال کو عادت بنا لینے پر زور دیتے ہیں۔ اعمال میں اتار چڑھاوا اخلاق کے زمرے میں نہیں آتا۔ وہ صرف اصول اور قاعدے کے مطابق مطلق حکم کو درست تصور کرتے ہیں۔ چنانچہ درست فلسفہ وہ ہے جو ایک شخص خود کرنے اور وہ چاہے کہ دوسرا بھی ایسا کریں۔ کانت آزادی کے حق کے حامی اور جبر کے خلاف ہیں۔ وہ عزم و ارادے کے مطابق سزا کے قائل ہیں۔ ان کا نقطہ نظر یہ ہے کہ سزا ارادی افعال پر دی جانی چاہیے نہ کافی افعال کا نتیجہ دیکھ کر۔

### مشق

(الف) مفصل جواب لکھئے۔

1۔ کانت کے نظام اخلاق کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟

(ب) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

1۔ کانت کی زندگی کے دلچسپ پہلو کون سے ہیں؟

2۔ کانت فلسفے کے علاوہ کس مضمون سے دلچسپی رکھتے ہیں؟

3۔ کانت اخلاق میں کس چیز کو زیادہ اہم سمجھتے ہیں؟

4۔ کانت نیک اعمال کے بارے میں کس بات پر زور دیتے ہیں؟

5۔ کانت کا سزا کے بارے میں کیا نقطہ نظر ہے؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

1۔ عمانوئل کانت ..... کے اسٹاد تھے۔

((ا) فلسفے اور نفیات (ب) اخلاقیات اور نفیات (ج) طبیعت اور ریاضی (د) کیمیا اور طبیعت

2۔ عمانوئل کانت کے والد ..... سے جرمی آئے تھے۔

((ا) ہائینز (ب) الگینڈ (ج) سکات لینڈ (د) سوئزر لینڈ

3۔ کانت کے نزدیک اخلاق ..... کا نام ہے۔

((ا) دیانتداری (ب) ارادے (ج) نیک (د) حسن عمل

4۔ کانت ..... پر سزا کے قائل ہیں۔

((ا) بد دیانتی (ب) ارادی افعال (ج) بے اصولی (د) ہرجم

(و) کالم (الف) کا رد کالم (ب) سے بھیجی اور جواب کالم (ج) میں لکھیں۔

| کالم (ج) | کالم (ب) | کالم (الف)          |
|----------|----------|---------------------|
|          | 27 سال   | کانت کا اخلاقی نظام |
|          | پورپیش   | فلسفہ اور منطق      |
|          | حسن عمل  | اخلاق               |
|          | نیک عمال | پیشگوئی             |

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

-1 "ایک منفرد شخصیت" کے عنوان سے کانت کے بارے میں چند باتیں ایک صفحے پر لکھیں اور آپس میں تبادلہ خیال کریں۔  
 -2 طلبہ کانت کے فلسفہ اخلاق کے اہم نکات خوش خط لکھ کر نمایاں جگہ پر آ ویز ان کریں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1 عماقویل کانت کے ذور (اٹھار ہویں صدی) اور آج کے زمانے کی جگہ ریاست کے فرق کے بارے میں طلبہ کو آگاہ کریں۔  
 -2 کانت کی کتب کی فہرست تیار کرائیں۔



## فلورنس نائیٹ انگلی - ایک نیک دل نر

عورتیں فقط نازم دل، قلغش، محبت، ایثار اور قربانی کے جذبے سے سرشار ہوتی ہیں۔ اس لیے وہ تعلیم (خصوصاً چھوٹے بچوں کے لیے) اور طب کے پیشوں کے لیے موزوں خیال کی جاتی ہیں۔ نہ صرف موزوں، بلکہ وہ مردوں کی نسبت ان پیشوں میں زیادہ کامیاب بھی رہتی ہیں۔ آج ہم ایک ایسی ہی خاتون کا ذکر کر رہے ہیں جس نے اپنے قلبی لگاؤ اور محنت سے طب کی دنیا میں انقلاب برپا کر دیا تھا۔



فلورنس نائٹ انگلی

زنسگ ایک مقدس پیشہ ہے۔ اگرچہ مرد بھی اس پیشے سے وابستہ ہوتے ہیں، لیکن زیادہ تر عورتیں یہ فریضہ ادا کرتی ہیں۔ آپ کسی بھی ہفتال میں جا کر دیکھیں، تو ڈاکٹروں کے شانہ بشانہ نرخیں بھی مریضوں کی دلجمی، مدد، علاج معا لجے اور دیکھے بھال میں مصروف عمل نظر آتی ہیں۔ اگرچہ زمانہ قدیم میں خواتین مریضوں اور زخمیوں کی دیکھے بھال اور مردم پنی کرتی رہی ہیں، لیکن انہار جو اسی صدی کے وسط تک زنسگ ایک معمولی پیشہ سمجھا جاتا تھا اور اس میں چند غیر تربیت یافتہ افرادی حصہ لیا کرتے تھے۔ ایک عظیم خاتون فلورنس نائٹ انگلی (Florence Nightingale) نے خدمت کے بے لوث جذبے سے سرشار ہو کر اس پیشے کو ایک معزز اور باوقار پیشہ ہنا دیا۔ چنانچہ آج دنیا بھر میں لاکھوں خواتین اس پیشے سے وابستہ ہیں۔

فلورنس نائٹ انگلی (1820ء-1910ء) میں اٹلی کے شہر فلورنس میں ایک امیر گھرانے میں بیدا ہوئیں اور اس شہر کا نام بعد میں ان کے نام کا حصہ بنا۔ ان کا بچپن انگلستان میں گزارا۔ اگرچان کی والدہ سخت مزان خاتون تھیں، لیکن نائٹ انگلی بچپن ہی سے صبر، حوصلے اور ایثار سے کام لیتی تھیں۔ گویا وہ زنسگ کام میں لے کر پیدا ہوئی تھیں۔ انہوں نے گروالوں کی مخالفت کے باوجود زنسگ کافی پوری توجہ سے سیکھا۔ اس پیشے سے ان کی واہنگی اس قدر ہوئی کہ انہوں نے اپنی ہر خواہش کو اس خدمت پر قربان کر دیا۔ انہیں بھیتیت زس خدمت کے دوران معاشرے کے عالی مرتبہ اشخاص کی جانب سے شادی کا پیغام دیا گیا، لیکن انہوں نے شادی کو زنسگ کی خدمت میں حائل سمجھ کر انکا کر دیا۔

فلورنس نائٹ انگلی کی زندگی خدمتِ خلق میں بس ہو رہی تھی، کہ جگ کر بیساکیں ان کی شرکت انھیں زندگی کے ایسے موز پر لے آئی، کہ ان کی شہرت کو چار چاند لگ کرے۔ دیگر 38 نرسوں کے ہمراہ انہیں اس جگ میں زخمیوں کی دیکھے بھال کے لیے بھیجا گیا۔ اس گرد پر کی تربیت انہوں نے خود کی تھی۔ 1854ء میں جب وہ سکوتری پہنچیں تو برطانوی رشی اور پیار سپاہیوں کی حالت

بدتر تھی۔ ایک بڑی تعداد موت کے منہ میں جاری تھی اور دیکھتے ان کی آنکھوں کے سامنے چار ہزار سا ہی تھے، اجل بن گئے۔ انھوں نے اپنی ساتھی نرسری کی مدد سے بڑی جانشناختی سے مریضوں کی دیکھ بھال شروع کی اور جتنے ماہ کی قلیل مدت میں حالات پر قابو پالیا۔ اب سا ہیوں کی شرح اموات 42 فیصد سے کم ہو کر صرف 2 فیصد رہ گئی۔

جب فلورنس نائٹ اکیل جنگ کریمیا سے واپس آئیں تو قوم نے ان کا خوش ولی سے استقبال کیا۔ 50 ہزار پونڈ فیڈ جمع کیا جا چکا تھا۔ فلورنس نے اس فیڈ سے لندن کے بیٹھ پال ہسپتال میں نرسری کی تربیت گاہ قائم کی، جہاں سے نرسری کا پہلا تربیت یافتہ گروپ 1865ء میں فارغ ہوا۔ اس ادارے کی کارکردگی کو دنیا بھر میں پذیرائی حاصل ہوئی اور بعد ازاں امریکہ اور دیگر ممالک میں اسی طرح کے نرنسگ سکولز بن گئے۔

فلورنس کو اپنے امیر باب کی طرف سے وراشت سے اتنا کچھ ملا کہ وہ گھر بیٹھے پر سکون زندگی بس کر سکتی تھیں، لیکن انہوں نے انسانیت کی خدمت کے لیے زندگی وقف کر دی تھی اور اس پیٹھے کو باوقار اور زیادہ مفید ہنانے کے لیے دن رات ایک کر دیا۔ انھوں نے تربیت کے ساتھ ساتھ نرنسگ کا انصاب بھی مرتب کیا۔ اس سلسلے میں ان کی دو کتب ہسپتال کے لیے یادداشتیں (Notes on Hospital) اور نرنسگ کے لیے یادداشتیں (Notes on Nursing) بنیادی اہمیت کی حامل ہیں۔

فلورنس نائٹ اکیل کی خدمت کا اعتراف دنیا بھر میں کیا گیا۔ 1883ء میں ملکہ وکٹوریہ نے انھیں رائل ریند کراس الیوارڈ دیا، اور 1886ء میں وہ آرڈر آف میرٹ لینے والی پہلی خاتون بن گئیں۔ آخر کار وہ 1910ء میں 90 برس کی عمر میں اس دنیا سے رخصت ہوئیں۔

فلورنس نائٹ اکیل تو زندگی گزار کر اس جہاں قابلی سے رخصت ہوئیں، لیکن ان کی خدمات کی وجہ سے نرنسگ کو ایک مقدس اور ممتاز پیٹھے کا درج حاصل ہوا۔ آج بھی ہزاروں خواتین اور مردوں اس پیٹھے سے وابستہ ہو کر انسانیت کی خدمت کرنا اپنے لیے قابل فخر تصور کرتے ہیں۔ جب بھی کوئی نرسری کی مریض کی دیکھ بھال اور خدمت کرتی ہے، تو وہ فلورنس نائٹ اکیل کو خراج عقیدت پیش کرتی ہے۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیں۔

-1 زرگنگ کے شعبے میں فلورنس نایٹ اکمل کی خدمات پر تحریر کریں۔

(ب) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

-1 فلورنس نایٹ اکمل کہاں پیدا ہوئیں؟

-2 فلورنس نایٹ اکمل اور اس کی ماں کے مزاج میں کیا فرق تھا؟

-3 کون سی جگہ میں فلورنس نایٹ اکمل کی صلاحیتیں سامنے آئیں۔

-4 فلورنس نایٹ اکمل کی تصانیف کن موضوعات پر ہیں؟

-5 ملکہ وکٹوریہ نے فلورنس نایٹ اکمل کو کون سا ایوارڈ دیا؟

(ج) درست جواب کی نشاندہی کیجیے۔

-1 انعام ہوئیں صدی کے وسط تک زرگنگ

(ا) ایک بادوقار پیشہ بن چکا تھا (ب) ابتدائی مرحلہ میں تھا

(ج) اس سے صرف چھڑا فراہدواست تھے (د) سرے سے پیشہ ہی نہیں تھا

-2 فلورنس نایٹ اکمل کا بیچپن ..... میں بسر ہوا

(ا) اٹلی (ب) انگلستان (ج) ترکی (د) فلورنس

-3 زرگنگ سے زندگی واپسی کا یہ تجھے لٹکا کر

(ا) نایٹ اکمل نے تعلیم ہرکر کر دی (ب) زرگنگ کی مزید تعلیم کے لیے انگلستان چل گئیں

(ج) شادی کرنے سے انکار کر دیا (د) اپنی ہر خواش کو زرگنگ پر قربان کر دیا

-4 نایٹ اکمل ..... ساتھی زرسوں کے ساتھ جگ کر بیماں شریک ہوئیں۔

(ا) 18 (ب) 28 (ج) 38 (د) 48

-5 نایٹ اکمل کا ایک اہم کام یہ ہے کہ

(ا) انہوں نے زرگنگ کو بادوقار پیشہ بنادیا (ب) خواتین کے لیے اسے پرکشش بنادیا

(ج) زرگنگ کا نصاہب مرتب کر دیا (د) ساری زندگی زرگنگ کے لیے وقف کر دی

(و) سین کے متن کو پیش نظر کئے ہوئے مناسب لفظ سے خالی جگہ پر کریں۔

- 1. فلورنس نائٹ انگلی ..... میں پیدا ہوئیں۔ (1820، 1830، 1840ء)
- 2. فلورنس نائٹ انگلی نے بچپن ..... میں گزارا۔ (فلورنس، انگلستان)
- 3. فلورنس نائٹ انگلی کی دیکھ بھال کے بعد شرح اموات ..... رہ گئی۔ (2 فیصد، 10 فیصد، 20 فیصد)
- 4. قوم نے اسے ..... پونڈ تو گی خدمات کے لیے دیے۔ (20 ہزار، 50 ہزار، 75 ہزار)
- 5. فلورنس نے ..... سال کی عمر میں وفات پائی۔ (80 سال، 90 سال، 100 سال)

(ہ) طلبہ کے لیے مرگمیان

- 1. فلورنس نائٹ انگلی کی تصویر لگا کر ان کے سوانحی کو انکف درج کر کے چارٹ بنا کیں۔ نیز ان کی اصنایف کے نام بھی درج کریں۔

- 2. چند طلبہ کسی ہسپتال یا نر سگ ہوم میں جا کر ایک نر کا انٹرویو کریں۔ اس کے فرائض اور مشکلات نوٹ کریں اور واپس آ کر اپنے ساتھی طلبہ کو بتائیں۔

3. ایک نر کے فرائض کا چارٹ مرتب کر کے آؤ بیزاں کریں۔

(و) اساتذہ کے لیے ہدایات:

- 1. اگر آپ کو، آپ کے کسی رشتہ دار یادوست کو ہسپتال میں رہنے کا تجربہ ہوا ہے تو وہاں ایک نر کے پیشے سے والبیگی کے بارے میں اپنے مشاہدات سے طلبہ کو آگاہ کریں۔



## سری اربندو گھوش

سری اربندو گھوش (Aurbindu Ghoosh) (1872-1950) گوہاگوں خوبیوں اور صلاحیتوں کے مالک تھے، وہ ایک منحصرہ سیاسی رہنماء، صوفی، مفکر، شاعر، فلسفی، یوگی اور روحانیت کے ماہر تھے۔ انی خوبیاں کم لوگوں میں ہوتی ہیں۔ وہ کئی کتابوں کے مصنف تھے۔ ان کے خطوط کے مجموعے بھی شائع ہو چکے ہیں۔



سری اربندو گھوش

سری اربندو 15 اگست 1872ء کو کلکتہ میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد اکٹھو شری ترقی پسند خیالات کے حامل تھے۔ انہوں نے طب کی تعلیم برطانیہ میں پائی تھی۔ ان کی شدید خواہش تھی کہ ان کے بچے مغربی تہذیب کے رنگ میں رنگ جائیں اور مشرقی تہذیب کے اثرات ان پر نہ پڑیں، بلکہ ہند کی تہذیب کا سایہ بھی ان پر نہ پڑنے پائے۔ انہوں نے اپنے بچوں کو دارالفنون کے کانون سکول میں داخل کرایا اور تھوڑے ہی عرصے بعد وہ اربندو اور ان کے دو بھائیوں کو ماڈسٹر لے گئے۔ اس وقت اربندو کی عمر صرف سات سال تھی۔ ان بچوں کو ایک پادری ڈریوٹ کی گجراتی میں دے دیا گیا۔

جاتب مسٹر ڈریوٹ نے اربندو کو لاٹین زبان اچھی طرح سے سکھا دی، اور وہ اس لائق ہو گئے کہ سینٹ پال سکول میں داخلہ حاصل کر سکیں۔ اس ادارے میں انہوں نے یونانی زبان میں بھی مہارت حاصل کی۔ تعلیم ملی ہوئے پر اربندو ٹلن لوٹ آئے۔ 1893ء میں جب وہ ہندوستان لوئے تو وہ بڑا دے کائیں میں استاد مقرر ہوئے۔ بعد ازاں وہ اسی کائیں کے پرنسپل بھی رہے۔ ان دنوں آزادی کی تحریک زوروں پر تھی۔ انہوں نے سیاست میں حصہ لینا شروع کیا۔ وہ جنگ انقلابی کے باشیوں میں شمار ہوتے ہیں۔ یہ ایک انقلابی پارٹی تھی جو زیر زمین رہ کر انقلاب برپا کرنے کے لیے کوشش کر رہی تھی۔ اربندو بھاگل کے ایک قوم پرست اخبار ”بندے ماترم“ کے ایڈیٹر بھی رہے۔ بھاگل کی تیسیں میں وہ اہم رہنماء کے طور پر شریک رہے۔

ایک مقامے کے نتیجے میں وہ کولکاتہ جیل میں قید کیے گئے تھے۔ اس جیل میں ان پر علی پور سازش اور بغاوت کا مشہور مقدمہ چلا۔ تینیں انھیں گیتا کے مطالعے کا موقع بھی ملا۔ انھیں کچھ روحانی تحریکات بھی حاصل ہوئے۔ ایک ہندو فلسفی نے یوگا کی مشتوکی میں ان کی رہنمائی کی۔ اب ان کا ذہن بدلتے گا۔ وہ سیاست سے روحانیت کی طرف مائل ہوئے۔ اس دوران 1910ء میں وہ علی پور سازش کیس سے باعزت بری ہوئے اور کولکاتہ کو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے خدا حافظ کہہ کر وہ پانڈی چری میں جا بے۔

1914ء میں انہوں نے پانڈی چری سے 64 صفحات پر مشتمل ایک رسالہ جاری کیا جو چھٹے سال سے زیادہ عرصے تک ان

کے نظریات کا ترجیح رہا۔ اس میں ان کے طویل مقامیں نقطہ وار بھی شائع ہوئے اور ان کے مختصر مقامیں بھی اس رسالے کی زینت ہے۔

1928ء میں انہوں نے "ملکوتی ماں" کا تصور پیش کیا۔ یہ مافق الفطرت ایک آسمانی ملکوتی ہستی کا تصور تھا جو شعور اور قوت کا مرکز تھی اور ان کے بقول یہ ہستی اپنی چار قوتوں سے کائنات کی رہنمائی کرتی ہے۔ انہوں نے اس ہستی کی توجہ حاصل کرنے کی شرائط بھی بیان کیں، انہوں نے بالائی شعور کا فلسفہ بھی پیش کیا۔

سری ار بندو دوست کو ایک اہم قوت تصور کرتے ہیں، بلکہ وہ مال وزر کو ایک خدائی قوت قرار دیتے ہیں جو خدا ہی بندوں کو دستا ہے جبکہ دوست روئے زمین پر یہ اہم کام سرانجام دیتی ہے۔

سری ار بندو کی زیادہ تر تحریریں انگریزی میں ہیں لیکن ان کے تراجم بھگالی، گجراتی، سُکرت، فرانسیسی، ذیج، ہسپانوی اور فارسی کے علاوہ دیگر زبانوں میں بھی کیے گئے ہیں، وہ شاعر بھی تھے۔ را بندنا تھی گورنے ان کی تعریف میں اشعار بھی کہے ہیں۔ ان کی ایک روحانی آزادی چوبیس ہزار مصروعوں پر مشتمل ہے۔ سری ار بندو 1950ء میں فوت ہو گئے مگر اپنے ٹکلروفن کی وجہ سے وہ آج بھی زندہ ہیں اور بھگال کے مؤثر رہنماؤں میں شمار کیے جاتے ہیں۔

## مشق

(الف) مفصل جواب لکھیے۔

-1 سری ار بندو کی شخصیت اور فلسفے کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟

-2 سری ار بندو نے زبانوں کی تعلیم کہاں اور کب حاصل کی؟

(ب) سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

-1 سری ار بندو گھوش کن صلاحیتوں کے مالک تھے؟

-2 سری ار بندو گھوش نے اپنے ای تعلیم کہاں پائی؟

-3 انہوں نے گیتا کا مطالعہ کہاں کیا تھا؟

-4 ان کا جاری کردہ رسالہ کتنے سال جاری رہا؟

-5 سری ار بندو کس چیز کو بڑی قوت سمجھتے تھے؟

(ج) درست جواب کی شناختی بھیجیے۔

-1 سری ار بندو کے والد کی خواہش تھی کہ ان کے پچھے

(ل) اعلیٰ تعلیم حاصل کریں  
(ب) روحانیت کے ماہر ہوں

(د) ا، ب، ج  
(ج) ہندوکی تہذیب سے پچھے رہیں

-2 سری ارہندو نے پینٹ پال سکول سے زبان سمجھی۔

(ا) لاطینی (ب) یونانی (ج) ہندی (د) انگریزی

-3 وہ پارٹی کے بانیوں میں سے تھے۔

(ا) کاگرس (ب) جنگلتر (ج) بجلہ پارٹی (د) ۶۴ ای یگ

-4 سری ارہندو نے رسالہ سے جاری کیا۔

(ا) کولکت (ب) دہلی (ج) پانڈیچری (د) ڈھاکہ

-5 سری ارہندو کی تصانیف زبان میں ہیں۔

(ا) انگریزی (ب) سلکرت (ج) بھالی (د) ہسپانوی

(و) کالم (الف) کاربولا کالم (ب) سے کریں اور جواب کالم (ج) میں لکھیں۔

| کالم (ج) | کالم (ب) | کالم (الف) |
|----------|----------|------------|
|          | 1928ء    | پیدائش     |
|          | آزاد فلم | لاطینی     |
|          | کلکتہ    | ملکوئی ماں |
|          | ڈریٹ     | وقات       |
|          | 1950ء    | 24000      |

(و) طلبہ کے لیے سرگرمیاں

-1 سری ارہندو کی سو انجی تھامکل کا ایک چارٹ بنائے اور اسے کردار جماعت میں چھندون بک آؤجن ا رکھیں۔

(د) اساتذہ کے لیے ہدایات:

-1 طلبہ پر واضح کریں کہ بڑی شخصیات میں بہت زیادہ صلاحیتیں ہوتی ہیں وہ ان صلاحیتوں اور محنت کے زور پر بڑے بڑے کام سرانجام دیتے ہیں۔ امارچ حاوہ بھی انسانی زندگی کا حصہ ہے۔

-2 مزید مطالعہ کر کے طلبہ پر ”ملکوئی ماں“ کا تصور واضح کیا جائے۔

\*\*\*

## فرہنگ

### مذہب کی ذاتی اور تفاسیاتی اہمیت

| معنی                   | الغاظ       | معنی                                           | الغاظ    |
|------------------------|-------------|------------------------------------------------|----------|
| کثرت سے                | وافر        | دور کی جمع، زمانے                              | ادوار    |
| پچنا                   | احتلاب کرنا | چھوٹی کتابیں جو بعض شعبروں پر<br>نازل ہوئیں    | صحیح     |
| بحث، تفییض کرنا        | مباحث       | نمایم، مصیحتیں                                 | آفات     |
| اُسری یا کامیاب نیتیات | سکنڈ فرائیڈ | ایک چھوٹا سا پرندہ                             | پیتا     |
| ایک ماہر نیتیات        | ایلار       | ایک ماہر نیتیات جو فرائید کا<br>شاغر دبی خواهد | ڈوگ      |
| رجحانات                | میلانات     | شور اور لاشور کا دریائی پرودہ                  | تحت اشور |
| بدکلامی                | بدگوئی      | ببروسا                                         | توکل     |
| کھلک، چھمن             | ظیش         | قطعی عادت                                      | جلطف     |
| دکھ، دپا، بیجال        | روگ         | طااقت در                                       | قوانا    |

### مذہب، سماج اور اخلاق

| استوار کرنا | مضبوط بنا                  | غمرا نیات | اعیانات   | اعیانات کا علم (Sociology) |
|-------------|----------------------------|-----------|-----------|----------------------------|
| اصحاح       | مضبوطی                     | کان دھرنا | کان دھرنا | تجدد بنا                   |
| علم بردار   | جینڈا اٹھانے والا، پیش پیش | ماخذ      | ماخذ      | شیع، سرچشمہ                |
| خاص         | خاصیت، خاص بات             | پیریائی   | پیریائی   | مخصوصی                     |
| دستور اصل   | طور، طریقہ، کام کا طریقہ   |           |           |                            |

### مشکلات کے حل میں مذہب کی رہنمائی

| صلائب | مصیحتیں | جران | تعالیٰ کا دن | نازک حالات، طبیعت اور مرض کے |
|-------|---------|------|--------------|------------------------------|
|       |         |      |              | مقابلے کا دن                 |

|        |             |       |                       |
|--------|-------------|-------|-----------------------|
| اکلوتی | اکلیل، تہنا | ازعرا | عزیز کی جمع، رشتہ دار |
| ذاتی   |             |       |                       |

### گناہ اور جرم کا تصور

|       |                                   |              |
|-------|-----------------------------------|--------------|
| اڑل   | وہ زمان جس کی کوئی ابتداء نہ سرشن | نظرت         |
| تعیین | تعریف، مرجنا                      | درستی، اصلاح |
| طلائی | ازالہ                             | تمارک        |

### جیمن مت - تعارف اور ارتقا

|         |                        |                            |                               |
|---------|------------------------|----------------------------|-------------------------------|
| جیمن    | فاحح                   | انہدی                      | غیر قائمی، جس کی کوئی حدثہ ہو |
| تیرچنگر | تیرچنگر مانے جاتے ہیں) | نفس لکھی                   | خواہشات کو کل دینا            |
| اواؤن   | دوسرے جسم میں آجائی ہے | پرچارک                     | پرچار کرنے والا، مُبلغ        |
| ارتقا   | ترقی، پڑھاوا           | یہ عقیدہ کہ روح موت کے بعد |                               |

### مہاویر - تعارف اور بنیادی تعلیمات

|          |                           |             |                                               |
|----------|---------------------------|-------------|-----------------------------------------------|
| مہاویر   | عقلیم ہیرو                | کنیو شس     | کنیو شی مذہب کے بانی                          |
| ریاضت    | مشقت، نفس لکھی            | حرثات الارض | کیڑے مکڑے                                     |
| مصلح     | اصلاح کرنے والا           | فروی        | شاخص، اضافی۔ اختلافی                          |
| خود ضبطی | اپنی خواہشات پر قابو پانہ | کھشتری      | ذات پات کی تقسیم میں ایک طبقہ جو دفاع کرتا ہے |
| سکھول    | بھیک مانگنے کا پیالہ      |             |                                               |

### خدا کی عظمت

|                |                         |         |           |
|----------------|-------------------------|---------|-----------|
| درہم برہم ہونا | تکپ ہونا، اور پیچے ہونا | پان ہار | پانے والا |
|----------------|-------------------------|---------|-----------|

|                   |            |                                                                              |       |
|-------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------|-------|
| زیادہ روپ میں آتا | کثرت نہائی | ہندو عقیدے کے مطابق خدا یا دیوتا کا انسانی تحفہ میں آ کر لوگوں کی اصلاح کرنا | اوٹار |
|-------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------|-------|

### عبادت گاہیں اور نظام ہائے عبادت کے انسانی رویوں پر اثرات

|                                                   |                                    |                     |         |
|---------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------|---------|
| نہانہ                                             | اشنان کرنا                         | خدمت                | سیوا    |
| خاندانی برسم جو موتو اور بیاہ کی رسوم ادا کرتا ہے | پروہت                              | دریائے گنگا کا پانی | گنگا جل |
| پاک                                               | ہندی سال کا ساتواں مہینا           | پتر                 | کاتک    |
| بدھ مت کا منہجی رہنمای                            | لامہ                               | نجات                | نیروان  |
| تارک الدنیا بدھ                                   | مجھشو                              | گندہ، تاپاک، بدھن   | غبیث    |
| ذکر الہی                                          | سرن                                | طاقت، حیثیت         | استطاعت |
|                                                   | ہم وزن آئے، شیخے اور سُکھی کا حلوا | پرشاد               |         |

### عبادت کے انسانی زندگی پر اثرات - مذاہب عالم کی روشنی میں

|                                             |         |                             |             |
|---------------------------------------------|---------|-----------------------------|-------------|
| عداوت، کینت                                 | بعض     | ناجائز قبضہ کر لینا         | غضب کر لینا |
| چالیس روز تک گوشہ میں بینڈ کر کوئی عمل کرنا | چلہ کشی | سب چیزیں چھوڑ، گردن جملہ کر | مرافقہ      |

### علمی مذاہب میں اخلاقی اقدار

|                              |             |                              |         |
|------------------------------|-------------|------------------------------|---------|
| دھوکا                        | قریب        | رحم آنا                      | دل بیجا |
| حقوق کے حقوق، ہندوؤں کے حقوق | حقوق العباد | جال، دام، رسی یا تار کا حلقة | پھندے   |
| بخشش                         | درگذر       | معافی                        | غنو     |
| ایمان دار، دیانت دار         | راست باز    | سیدھا حلے والا               | راست رو |
|                              |             | پھل                          | ثمرہ    |

### انسانی کردار سازی پر احتساب کے اثرات

|                |         |               |        |
|----------------|---------|---------------|--------|
| پڑتاں بیاحساب  | محابر   | توڑ پھوڑ      | تجزیب  |
| اوٹ            | مُخْرِج | گرفت، باز پرس | مواخذہ |
| حساب لینے والا | محب     | عکیل          | مهار   |

### مذہبی تعلیمات میں پابندی وقت

|              |       |              |         |
|--------------|-------|--------------|---------|
| بدائی، برتری | فضیلت | نظام الاوقات | نام نسل |
|--------------|-------|--------------|---------|

### عبادت گاہوں کے آداب

|                          |            |        |      |
|--------------------------|------------|--------|------|
| خانہ کعبہ کی طرف من کرنا | قبلہ رہونا | با ادب | مودب |
|--------------------------|------------|--------|------|

### عوامی مقامات کے آداب

|                                          |              |                 |          |
|------------------------------------------|--------------|-----------------|----------|
| سینہ بہ سینہ بات آگے بڑھنا               | روايات       | تحریری ٹھکل میں | دستاویزی |
| ایک پرواز سے اتر کر دوسرا پرواز<br>پکڑنا | مریبوط پرواز | حق              | التحقاق  |

### ارسطو

|      |      |              |        |
|------|------|--------------|--------|
| مثال | تفیر | عقل          | داش    |
|      |      | فلسفی کی جمع | فلاسفہ |

### کانت

|                                  |      |                            |          |
|----------------------------------|------|----------------------------|----------|
| تحریک دینے والا، آمادہ کرنے والا | محرك | اچھائی برائی               | ثمر و شر |
|                                  |      | سورج کے گرد سیاروں کی گردش | قائم مشی |

### "امام غزالی"

|              |           |              |              |
|--------------|-----------|--------------|--------------|
| نوش، تحریریں | یادداشتیں | فائدہ اٹھانا | کسب فیض کرنا |
|--------------|-----------|--------------|--------------|

| فلورنس نائٹ انگلی         |              |                                                                |                   |
|---------------------------|--------------|----------------------------------------------------------------|-------------------|
| ساتھ ماتھ                 | شانہ بثانے   | قرہانی                                                         | اہار              |
|                           |              | روک اور فرانس (اور اس کے اتحادیوں) کے درمیان لڑی جانے والی جنگ | جنگ کریمیا        |
| سری ارپند و گھوش          |              |                                                                |                   |
| فطرت سے بہت کر            | ما فوق انقدر | ہندوؤں کی مقدس کتاب                                            | گیتا              |
| ساو ہو، جوگ لینے والا شخص | بیوگی        | بنگال کا معروف شاعر                                            | راہندر ناتھ پنگور |
|                           |              | فرشتہوں جیسا                                                   | ملکوتی            |

## مصنفین کا تعارف

### ڈاکٹر محمد شفیع مرزا

پروفیسر ڈاکٹر محمد شفیع مرزا نے ادارہ برائے تعلیم و تحقیق جامعہ پنجاب، لاہور میں 30 سال تک تدریسی خدمات سر انجام دیں۔ وہ دس سال تک صدر شبہ بھی رہے۔ انہوں نے دورانِ ملازمت اٹلیان یونیورسٹی (امریکہ) سے تدریسی تربیت بھی حاصل کی اور ملازمت سے فراغت کے بعد عالیٰ بک کے تعاون سے چلنے والے آزاد کشمیر کے ایک منسوبے میں بطور مشیر بھی کام کرتے رہے۔ ان کے زیرِ گردانی میں کئی طلبہ پی ایچ ڈی اور ایم فل کے مقالات تکمیل کر چکے ہیں۔ وہ قومی انصاب سازی کی کمیٹی برائے فنی و وزیری مضامین، حکومت پاکستان، اسلام آباد کے 1984ء سے رکن ہیں۔ ان کے بہت سے تحقیقی مقالات شائع ہو چکے ہیں اور دیگر کئی اشاعتی اداروں نے ان کی ایک درجن سے زائد کتب بھی شائع کی ہیں۔ وہ آج کل تخلیقی جامعہ (ورچوکل یونیورسٹی) سے وابستہ ہیں۔

### ڈاکٹر عبداللہ شاہ ہاشمی

ڈاکٹر عبداللہ شاہ ہاشمی نے جامعہ پنجاب کے ادارہ برائے تعلیم و تحقیق سے تعلیم میں ماضر کی سند اول بدرجہ اول حاصل کی۔ اس کے بعد ایم فل اور پی ایچ ڈی کی اسناد حاصل کیں۔ محکم تعلیم حکومت پنجاب میں طویل مدت تک تدریسی اور انتظامی امور سر انجام دینے کے بعد آج کل جامعہ پنجاب کے ادارہ برائے تعلیم و تحقیق اور پنجاب سائنس کالج لاہور میں تدریسی فرائض سر انجام دے رہے ہیں۔ اقبال اکادمی پاکستان کے دامنی رکن ہیں۔ اکادمی نے ان کی دو کتابیں شائع کی ہیں۔ تحقیق اور انصابیات ان کے خاص میدان ہیں۔ ان کے بہت سے مقالات و مضامین ملکی و غیر ملکی جرائد میں شائع ہو چکے ہیں۔ پنجاب کریکولم ایڈیٹریکٹ بک بورڈ، علامہ اقبال اور پنیونیورسٹی، آفاق اور دیگر کئی اداروں نے فاضل مصنف کی ایک درجن سے زائد کتابیں شائع کی ہیں۔